


tejiendo historias
bolivia: más allá de sus 200 años





Coordinación general 
Rossana Barragán / María Luisa Soux

Comité editorial
Rossana Barragán / María Luisa Soux / Evgenia Bridikhina / Ximena Medinacelli (†)
Ana María Lema / Pilar Mendieta / José Antonio Quiroga / Alfredo Ballerstaedt G.

Coordinadoras de series
Evgenia Bridikhina / Ana María Lema / Ximena Medinacelli (†) / Pilar Mendieta 

Equipo editorial
Alfredo Ballerstaedt G. (editor general) / Ana María Lema / Claudia Dorado Sánchez

Kurmi Soto / Iván Armando Barba Sanjinez / Hugo Montes Ruiz

Compiladores y editores
Evgenia Bridikhina / Nigel Caspa / Guillermo Guzmán / Manuel E. Contreras

Andrea Baudoin / José Octavio Orsag / María Luisa Soux / Paola Revilla / Luis Claros 
Laura Paz Rescala / Julio Ascarrunz / Salvador Romero Wayar / Mario Murillo / Eduardo Paz

Autores
Gavi Alavi, Alejandro Almaraz, James Almeida, Héctor Angarita, Juan Angola Maconde, Anthias 
Penelope, Soledad Ardaya, Laura Arraya, Julio Ascarrunz, Ricardo Asebey, Virginia Ayllón, 
Rossana Barragán, Andrea Barrero, Alejandro Barrientos, Andrea Baudoin, Ruth Bautista, Oscar 
Bazoberry, Sabin Bieri, Evgenia Bridikhina, Erika Brockmann, Fernando Cajías, Luz María Calvo, 
Luis Marcelo Campos Vélez, Nigel Caspa, Grover Saúl Céspedes, Luis Claros, Isabelle Combès, 
Manuel E. Contreras, Lorena Córdoba, Bianca de Marchi, Paula de Souza, Andrés Eichmann, 
Ana María García, Magalí García , Fernando García Yapur, Edgar Gemio Zabala, Camilo Gil, 
Mauricio Gil, Jere Gilles, Alice Guimarães, Anna Guiteras, Guillermo Guzmán, Jorge Hevia, John 
Hillman (†), Luciana Jauregui, Elisabeth Jiménez, Herbert S. Klein, Ana María Lema, Roxana 
Liendo, Víctor Hugo Limpias, Oscar Loayza Cossio, Víctor Hugo Machaca, Carlos Macusaya, 
Oswaldo Maillard, Alfonso Malky, Lupe Mamani, Roger Mamani, Ivanna Margarucci, Cecilia 
Martínez, Angus Mc Neilly, Ximena Medinacelli (†), Pilar Mendieta, Cecilia Miranda, Antonio 
Mitre, Luciana Molina Barragán, Luis Gustavo Molinari, Ben Nobbs-Thiessen, José Octavio 
Orsag, María René Ortiz, Huáscar Pacheco, Laura Paz Rescala, José Péres-Cajías, Gustavo 
Pedrazas, Paola Pozo, María Soledad Quiroga, Pablo Quisbert, Alber Quispe Escobar, Paola 
Revilla, Quya Reyna, Pablo Ríos, Liliana Rocha, Omar Rocha, Gonzalo Rojas Ortuste, Salvador 
Romero Wayar, Karmen Saavedra, Cecilia Salazar, Josefa Salmón, Fernando Schrupp Rivero, 
Hilda Sinche, Kurmi Soto, María Eugenia Soux, María Luisa Soux, Chuck Sturtevant, Juan 
Manuel Tapia, Silvia Ten, Vladimir Torrez, Andrea Urcullo, Corinne Valdivia, Paola Villarroel 
Oyanguren, Marcelo Villena, Adrian Vogl, Stacie Wolny, Edwin Yucre, Solange Zalles, María 
Teresa Zegada, Moira Zuazo, María Cecilia Zuleta





TEJIENDO HISTORIAS
BOLIVIA: MÁS ALLÁ DE SUS 200 AÑOS

Serie
PENSAMIENTO Y CULTURAS

Volumen 3

Ritualidad política y simbología
del poder en Charcas / Bolivia 

 

Evgenia Bridikhina

SILEX / SOLYDES / PLURAL / IEB / CIDES-UMSA



Bridikhina, Evgenia 
	 Ritualidad política y simbología del poder en Charcas / Bolivia
	 Evgenia Bridikhina – La Paz, 2025.
296 p. : 21 cm. – (Tejiendo historias: Bolivia, más allá de sus 200 años 
	 Pensamiento y culturas; vol. 3)

CDD 907.2

1. Bolivia – Ritualidad 2. Bolivia – Historia 3. Bolivia – Nación I.
Bridikhina, Evgenia II. Título.

Edición al cuidado de Claudia Dorado Sánchez

Ilustración de la tapa: Carmen Álvarez (Firmado como Carmen Baptista), En-
cuentro de Simón Bolívar con Juana Azurduy de Padilla, 1989. Serigrafía sobre 
papel, 61 x 46 cm. (Primer Portafolio de Arte Contemporáneo, Arkani, La Paz, 
1989. (Fotografía: Pedro Querejazu Leyton).

Primera edición: noviembre de 2025
ISBN: 978-9917-34-157-4
DL: 4-1-6604-2025

© Evgenia Bridikhina, 2025
© Plural editores / Silex ediciones, 2025

Diagramación e impresión:
Plural editores
c. Jacinto Benavente Nº 2255
Teléfono: (591-2) 2411018 / La Paz, Bolivia
e-mail: plural@plural.bo / www.plural.bo 

Impreso en Bolivia

Esta publicación cuenta con el apoyo de Silex ediciones, Fundación SOLYDES y 
Plural editores. Y con el patrocinio del Posgrado en Ciencias del Desarrollo de 
la Universidad Mayor de San Andrés (CIDES-UMSA) y del Instituto de Estudios 
Bolivianos (IEB), de la Universidad Mayor de San Andrés (UMSA). 

El contenido de esta obra es responsabilidad exclusiva de sus autores y no refleja 
necesariamente la posición de los financiadores, auspiciadores, editores ni de las 
casas editoriales involucradas.  Se prohíbe la reproducción total o parcial de este 
libro por cualquier medio, sea electrónico o mecánico, sin el permiso escrito de 
los/as autores/as y editores/as.



[7]

Índice

Preámbulo............................................................................... 	 9
	 Conceptualización histórica de la ritualidad política........ 	 9
	 Ritualidad política en la historia de Charcas / Bolivia...... 	 15

Ritualidad y simbología política durante la época colonial
y los primeros años republicanos........................................... 	 19
	 Introducción...................................................................... 	 19
	 Rituales, ceremonias y festividades del poder
	 monárquico: legitimación del poder regio........................ 	 27
	 Transición de la ritualidad colonial a la ritualidad
	 republicana......................................................................... 	 72
	 Recreación de la ritualidad política en los primeros
	 años de la República de Bolivia......................................... 	 91
	 Conclusiones ..................................................................... 	 130

Rituales, ceremonias y símbolos políticos
como instrumentos de propaganda en los primeros
años de gobierno del mnr (1952-1954)................................ 	 135
	 Introducción...................................................................... 	 135
	 Nueva ritualidad: los primeros actos performativos......... 	 143
	 Reapropiación de los espacios alternativos....................... 	 160
	 Rituales revolucionarios.................................................... 	 174
	 Conclusiones...................................................................... 	 218



8 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Puesta en escena y ritualidad del 1 de Mayo.......................... 	 223
	 Introducción...................................................................... 	 223
	 La evolución de la fiesta del 1 de Mayo durante
	 la primera mitad del siglo xx............................................ 	 229
	 Intento de resignificación de la ritualidad,
	 de los símbolos y de los espacios después de 1952............ 	 252
	 Conclusiones...................................................................... 	 291

Autora..................................................................................... 	 295



[9]

Preámbulo

Conceptualización histórica de la ritualidad política

Toda sociedad, desde las prehistóricas y primitivas hasta las con-
temporáneas y posmodernas, se proyecta simbólicamente en los 
rituales. Es en ese espacio legítimo de densidad social donde los 
rituales, como categorías del entendimiento, se tornan visibles y 
se hacen inteligibles y palpables.

Los rituales son un mecanismo institucionalizado que rege-
nera la solidaridad de todo el grupo y renueva la intersubjetividad 
cognoscitiva, sentimental, valorativa y de proyección al futuro de 
la colectividad en su conjunto; son una instancia de reflexión, solo 
posible en un espacio y en un tiempo sagrados, mediante la cual 
las colectividades se representan, se comprenden y actúan sobre 
sí mismas. Las representaciones colectivas, por ser sociales, son 
exteriores y anteriores al individuo, y ejercen sobre él una impo-
sición en la que las formas colectivas de actuar o de pensar tienen 
una realidad que está fuera de las personas y a la cual se tienen que 
ceñir. Desde esa lectura, las representaciones colectivas expresan, 
simbolizan o dramatizan las relaciones y las identidades sociales, 
espacial o temporalmente localizadas en cada sociedad, con un 
lenguaje simbólico peculiar.



10 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

La concepción integracionista del ritual se ajusta a la lectura 
sociológica, a partir de la perspectiva histórica de las representa-
ciones colectivas, desde que Fustel de Coulanges se enfocó en los 
estudios de la ciudad antigua y en la importancia de los rituales 
para las sociedades de Grecia y de Roma, a fin de entender “según 
qué principios y por qué reglas se gobernaron la sociedad griega 
y la sociedad romana”.1 Los clásicos de la sociología moderna, 
iniciando con Émile Durkheim y sus seguidores, reiteraron la ne-
cesidad que tienen las sociedades de mantener, reafirmar y regular 
las ideas y los sentimientos colectivos que constituyen su unidad 
y su personalidad; lo hacen por medio de ceremonias y rituales, 
como también de representaciones y discursos.2

Por otra parte, según la conceptualización desarrollada por la 
antropología simbólica, el ritual representa una versión ideal de la 
estructura social; es un sistema de ideas, una pauta de símbolos, un 
“lenguaje”, un conjunto de símbolos que hacen explícita la estruc-
tura social. Los antropólogos Max Gluckman3 y Edmund Leach4 
indican, empero, que el escenario festivo cívico no es excluyente 
de las celebraciones populares, produciéndose una combinación de 
tipos de comportamiento ritual en forma triangular, cuyos vértices 
son el Estado, la Iglesia y el pueblo. Si bien entre ambas facetas de 
la fiesta están presentes las dicotomías oficial y popular o formal e 
informal, las fiestas populares, las fiestas religiosas y las fiestas cívicas 
“son discursos diversos con respecto a una misma realidad, en los 
que cada cual destaca ciertos aspectos cívicos, esenciales a esa rea-
lidad, […] de acuerdo con una perspectiva interna a esa realidad”.5

1	 Fustel de Coulanges, La ciudad antigua: estudio sobre el culto, el derecho y las 
instituciones de la Grecia y de Roma, trads. Pablo de Santiago y Perminon, 
Imprenta y fundición de M. Pello, Madrid, 1876.

2	 Émile Durkheim, Las formas elementales de la vida religiosa, Schapire, Buenos 
Aires, 1968, p. 43.

3	 Max Gluckman, “Les rites de passage”, en Max Gluckman (ed.), Essays on The 
Ritual of Social Relations, Manchester University Press, Manchester, 1962.

4	 Edmund Leach, “Ritual”, en Enciclopedia Internacional de las Ciencias Sociales, 
vol. 9, Aguilar, Madrid, 1977.

5	 Roberto Da Matta, Carnavales, malandros y héroes: Hacia una sociología del 
dilema brasileño, Fondo de Cultura Económica, México D. F., 2002, p. 77.



11PREÁMBULO

El ritual se manifiesta en los espacios tanto privados como 
públicos y se constituye en una secuencia de actos simbólicos. 
Son los símbolos los que hacen explícita la estructura social. Pro-
fundizando en la verdadera dimensión simbólica de la política, 
de la sociedad y de las personas, se entiende que los símbolos, 
los rituales y las ceremonias políticas son necesarios en la vida 
social, dado que hacen públicos significados que en principio 
son subjetivos.6 El símbolo se despliega en un discurso y es 
eminentemente dinámico. Esa dinamicidad es muy patente en el 
símbolo político, porque su función primordial es la integración 
de la comunidad política, lo que puede requerir gestos simbólicos 
capaces de alcanzar gran eficacia.

Para el antropólogo social francés Georges Balandier, un 
poder no puede mantenerse ni a partir de la fuerza ni basándose 
solo en la justificación racional; al contrario, se conserva por la 
transposición, la producción de imágenes y la manipulación de 
símbolos, junto a su ordenamiento en un cuadro ceremonial.7 
El concepto de “teatralización del poder” que utilizó Balandier 
permite entender que todo el poder político acaba obteniendo 
la subordinación por medio de la teatralidad, utilizando medios 
espectaculares para señalar su asunción de la historia (conme-
moraciones), exponer los valores que exalta (manifestaciones) y 
afirmar su energía (ejecuciones). El lenguaje discursivo y visual al 
servicio de la representación teatral del poder, que lo legitima o lo 
justifica, permite hablar de una verdadera “dramaturgia política”, 
en la que el ritual juega un papel fundamental.

Este estudio no estaría completo sin el uso de otro grupo 
de herramientas conceptuales desarrolladas por la antropología 
social en lo concerniente a las ceremonias públicas. Al respec-
to, Catherine Bell señala la importancia del ritual como acción 

6	 Peter Burke, Visto y no visto. El uso de la imagen como documento histórico, 
Crítica, Barcelona, 2001.

7	 Georges Balandier, El poder en escena: de la representación del poder al poder de 
la representación, Paidós, Madrid, 1994, p. 23.



12 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

integradora y cohesionadora: “el ritual es un tipo de unificador 
crítico por el cual algunos pares de oposiciones sociales o fuerzas 
culturales devienen juntas”.8 Clifford Geertz, en sus publicaciones 
sobre Bali en el siglo xix,9 afirma que aquel Estado se orientaba 
a la ceremonia, la dramatización pública y el espectáculo, a la vez 
que el ritual monárquico no era un instrumento y mucho menos 
un fraude, sino un fin en sí mismo;10 con su conclusión de que 
la pompa no servía al poder, sino el poder a la pompa, Geertz 
ha provocado el interés de los historiadores por el análisis de la 
relación de las ceremonias con el poder.11 En cuanto a las cere-
monias reales en distintas sociedades del pasado y del presente, 
los trabajos de historiadores y de antropólogos reunidos en el 
libro publicado por David Cannadine y Simon Price permiten 
un mayor acercamiento al tema de la relación entre el poder, las 
ceremonias y los rituales; en esa obra se concluye que la relación 
entre ceremonia y pompa es variada y compleja, y se rechaza la 
idea de que el espectáculo relacionado con las ceremonias reales 
puede ser considerado como superficial.12

8	 Catherine Bell, Ritual theory, ritual practice, Oxford University Press, Oxford, 
1992, p. 16.

9	 Véanse Clifford Geertz “Centers, Kings and Charisma: Reflection on the 
Symbolics of Power”, en Sean Wilentz (ed.), Rites of Power. Symbolism, 
Ritual and Politics Since the Middle Ages, University of Pennsylvania Press, 
Philadelphia, 1991; y Clifford Geertz, La interpretación de las culturas, Gedisa 
S.A. Barcelona, 1991.

10	 Los antropólogos británicos de la escuela de Manchester, en las décadas de 
1950 y 1960, se dedicaron a los estudios de las sociedades de África del sur 
(Gluckman y Turner) y del sureste asiático (Leach en Birmania y Geertz 
en Bali), donde estudiaron el comportamiento del ritual político. Véase 
Leif Korsbaek, “El estudio del ritual en la escuela de Manchester”, Boletín 
Antropológico, vol. 37, n.° 98 (2019), pp. 472-500.

11	 Para una revisión de bibliografía sobre el estudio del ritual, véase David 
Lorente Fernández, “Una discusión sobre el estudio del ritual como ‘es-
pejo’ privilegiado de la cultura”, Iberóforum, Revista de Ciencias Sociales de la 
Universidad Iberoamericana, 2008, pp. 1-14.

12	 David Cannadine y Simon Price (eds.), Rituals of Royalty, Power and Ceremony 
in Traditional Societies, Cambridge University Press, Cambridge, 1987.



13PREÁMBULO

Aunque existen objeciones sobre una posible dicotomía entre 
una dimensión lógica y racional de la sociedad occidental y otra 
dimensión simbólica de las sociedades tradicionales, los autores 
que estudiaron el área andina señalan la importancia de entender 
cómo funcionaban y cómo funcionan los rituales en esa zona 
geográfica, los cuales coexistieron con la ritualidad impuesta por 
el Estado y por la Iglesia tanto en la época colonial como en la 
republicana.13 Basándose en las definiciones de Catherine Bell, 
Yves Bizeul y Åsa Boholm, sobre ese tema Iris Gareis precisa que 
los rituales políticos “pueden ser definidos como prácticas ceremo-
niales o también como eventos sociales iterativos, concernientes 
al orden político que representan y constituyen dicho orden”, 
que se exteriorizan en los sistemas políticos legitimados por la 
religión, como lo era la Monarquía hispana.14 Precisamente, por 
medio de los rituales, en el espacio andino se articulaba el poder 
entre el Estado colonial y las autoridades étnicas, se visibilizaba la 
integración al sistema colonial y su lugar dentro del sistema, y se 
manifestaba la sumisión, a la vez que la aceptación, ante el poder 
del rey. Para Sergio Serulnikov, “en el marco del teatro político 
colonial las comunidades andinas cumplieron con sus obligaciones 
hacia los españoles” mediante “rituales del pago de los tributos, 
despacho de la mita, las fiestas religiosas o la administración de 
la justicia del rey”.15

Se puede hablar de rituales de rebelión, sobre todo durante 
las grandes sublevaciones indígenas de 1780-1781, en virtud de 
que no todos los ritos pueden ser considerados solo como una 

13	 Véanse, por ejemplo, los trabajos clásicos de Thérèse Bouysse-Cassagne, 
La identidad aymara: aproximación histórica (siglo xv, siglo xvi), Hisbol, La 
Paz, 1987; Hans van den Berg, La tierra no da así nomás: los ritos agrícolas en 
la religión de los aymara-cristianos, Hisbol, La Paz, 1990; y Tom Zuidema, 
Códigos del tiempo. espacios rituales en el mundo andino, Apus Graph Ediciones, 
Lima, 2015.

14	 Iris Gareis, “Los rituales del Estado colonial y las élites andinas”, Bulletin 
de l’Institut français d’études andines, vol. 1, n.° 37 (2008), p. 99.

15	 Sergio Serulnikov, Revolución en los Andes. La era de Tupac Amaru, Editorial 
Sudamericana, 2010, p. 48.



14 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

praxis performativa elaborada e impuesta por las instancias del 
poder, sino que pueden ser fruto de las acciones contestatarias 
que constituyen los así llamados rituales de rebelión. Esos ritua-
les, que pueden representar los conflictos que forman parte de 
las relaciones sociales, fueron estudiados ampliamente por varios 
antropólogos. Victor Turner, por ejemplo, observa el ritual “como 
un motor de cambio social en la medida que constituye una forma 
de protesta en contra de la estructura social existente”.16 Esa pers-
pectiva también está en los estudios sobre la fiesta del 1 de Mayo, 
que desde sus inicios adquirió carácter ritual y continuo, como 
expresó Miguel de Unamuno a principios del siglo xx: “Un año, 
y otro, sin interrupción, se celebra este día y parece convertirse 
en algo ritual, litúrgico. Y el valor de estos actos rituales, cuando 
no se deja perder su espíritu, es enorme”.17 Los estudios sobre la 
fiesta del 1 de Mayo se concentraron en demostrar la evolución 
de la celebración en cuanto a su relación con el poder y a la incor-
poración o eliminación de los ciertos rituales: desde la afirmación 
“las dimensiones rituales de la política siguen estando enmarcadas 
dentro del proceso hegemónico dominante”18 hasta la considera-
ción de la actuación de los grupos de los jóvenes “encapuchados” 
en Chile durante una fiesta del 1 de Mayo como performance y ritual 
que “transmite significados, identidades y valores culturales”.19

A partir de esas vastas reflexiones y aproximaciones teóricas y 
prácticas desde la sociología, la antropología y la historia, aunque 
es difícil abarcarlas en su conjunto, es posible una aproximación a 
ciertas definiciones y conclusiones elaboradas por algunos inves-
tigadores, como la siguiente:

16	 Aquiles Chinu Amparán y Alejandro López Gallegos, “Arenas y símbolos 
rituales en Victor Turner”, Argumentos, 40 (2001), p. 144.

17	 Lucía Rivas Lara, “Ritualización socialistas del 1 de Mayo. ¿Fiesta, huelga, 
manifestación?”, Historia contemporánea, 3 (1990), p. 52.

18	 Salvador Maldonado Aranda, “Las ceremonias del primero de Mayo en el 
cambio político mexicano”, Relaciones, vol. xxvi, n.° 107 (2006), p. 118.

19	 Nicolás Orellana Águila, “Performance, ritual y movilización social. Pri-
mero de Mayo y acción encapuchada en Santiago”, Izquierdas, 49 (2020), 
pp. 1912-1932.



15PREÁMBULO

[…] las ceremonias y los rituales cívicos inciden en la constitución 
de la política moderna, puesto que son el vehículo ideal de la drama-
tización de los mitos y símbolos del poder; marcan las transiciones 
en la jerarquía política, difunden las creencias de la legitimidad 
tradicional y estructuran las identidades colectivas.20

Ritualidad política en la historia de Charcas / Bolivia

El estudio de los rituales políticos en diferentes periodos de la 
historia de Charcas/Bolivia, desde la época colonial y la indepen-
dencia hasta la Revolución de 1952 y la celebración del 1 de Mayo, 
supone considerar una amplia diversidad de temas, los cuales en 
esta compilación son presentados en tres partes.

La primera parte, que abarca desde el periodo colonial hasta 
las primeras décadas de existencia de la nueva república, está de-
dicada en principio a lo relacionado con el ritual político y el uso 
propagandístico del ceremonial de la monarquía, dirigidos a la 
legitimación del sistema durante las fiestas regias de nacimiento, 
jura, matrimonio y exequias, como las de entrada de las autoridades 
administrativas y eclesiásticas. Así, además de analizar los rituales 
políticos que formaban parte importante de las liturgias políticas 
y eclesiásticas, cuyo objetivo esencial era garantizar la lealtad y 
la fidelidad del reino hacia el monarca, se examina la difusión de 
la iconografía regia, teniendo en cuenta que el rey, quien nunca 
estuvo presente en sus dominios americanos, aparecía simbólica-
mente en documentos oficiales (cédulas y cartas reales) e insignias 
(sellos, pendones, banderas), o reflejado en las imágenes (pinturas, 
medallas, esculturas) tanto presentes en lugares públicos como 
expuestas en ceremonias y en fiestas. Es durante la guerra por la 
independencia que se produjo una verdadera guerra simbólica 

20	 Álvaro López Lara revisa tres vertientes teóricas sobre rituales políticos: la 
durkheimiana, la procesal y la microinteraccionista. Véase su trabajo “Los 
rituales y la construcción simbólica de la política. Una revisión de enfoques”, 
Sociológica, 57 (2005), p. 61.



16 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

entre la ritualidad del antiguo régimen y la nueva ritualidad, rela-
cionada con los cambios políticos en España y en Hispanoamérica; 
es decir, con la caída del régimen monárquico y la proclamación de 
la independencia de Bolivia, la ritualidad republicana rompió con 
la simbología del periodo anterior. Efectivamente, se introdujeron 
nuevas creaciones simbólicas, los llamados símbolos patrios, inspi-
rados en la Revolución francesa y en la guerra por la independencia, 
y se reelaboró un nuevo lenguaje discursivo, visual y ceremonial 
basado en la glorificación de los triunfos militares, en el enalteci-
miento de las figuras de los libertadores y, posteriormente, en el 
de los presidentes de la nueva república. No obstante, el aparato 
propagandístico real no cayó en desuso y fue adoptado, redirigido 
y reciclado por el nuevo sistema republicano. 

La segunda parte trata sobre los rituales políticos como 
instrumentos de control político y social en los primeros años 
(1952-1954) de gobierno del Movimiento Nacionalista Revo-
lucionario (mnr), un periodo de profundos cambios políticos, 
considerados por sus líderes como la “segunda independencia”. 
En ese sentido, el análisis está centrado en los procedimientos 
de la propaganda política a partir de la organización de rituales 
políticos masificados, entre ellos la llegada del presidente Víctor 
Paz Estenssoro a La Paz en 1952, inmediatamente después de 
la revolución, y los actos simbólicos de la firma del Decreto Su-
premo de Nacionalización de las Minas y del Decreto Supremo 
de Reforma Agraria. La intención es comprender por medio 
de qué procedimientos simbólicos y ritualizados el mnr buscó 
apoyo de amplios sectores populares, para asegurar su lealtad, 
fortalecer su compromiso y construir una alianza hegemónica. 
Es evidente que el mnr, en sus primeros años de mandato, se 
empeñó en crear un nuevo procedimiento ceremonial revolucio-
nario para, mediante rituales propios de la revolución, reforzar 
simbólicamente el vínculo con sus bases sociales; asimismo, 
amplió el calendario cívico nacional, implantando nuevas fechas 
conmemorativas para resaltar, por medio de rituales políticos, 
los acontecimientos vinculados con el 9 de abril de 1952 y, sobre 
todo, con el 6 de agosto o el 1 de mayo.



17PREÁMBULO

En la segunda parte también se expone de qué manera se 
reapropiaron los rituales construidos por los sectores populares y 
cómo se proyectaron esos rituales en congresos, seminarios, reu-
niones, aniversarios y celebraciones, con el propósito de reforzar 
su compromiso con la revolución, con el Gobierno, con el partido 
y con su líder. De ahí que el ritual político de juramento era clave 
para manifestar la popularidad del partido, la adhesión y la fide-
lidad de distintos sectores y grupos sociales con el partido, y la 
causa revolucionaria. En ello radica la importancia de analizar los 
fenómenos icónicos, simbólicos y de ritualidad institucionalizados 
desde el lenguaje y la práctica propagandística usados en Bolivia 
por el gobierno populista del mnr.

La tercera parte corresponde al estudio de la evolución de 
la fiesta del 1 de Mayo en Bolivia y de la ritualización de esa 
celebración contestataria, con base en un análisis cronológico 
de la celebración en los diferentes periodos históricos, desde su 
surgimiento hasta la década de 1980. En un primer apartado se 
desarrolla lo referido a la evolución de la fiesta del 1 de Mayo en la 
primera mitad del siglo xx y en un segundo apartado se analizan las 
transformaciones y los momentos clave después de la Revolución 
de 1952. Esa división se debe a los cambios que esa celebración 
ha sufrido en cuanto a las prácticas políticas desplegadas en el 
espacio público y a la construcción de un ritual relacionado con el 
mundo obrero y con los partidos políticos de izquierda. Se parte, 
entonces, de la reflexión sobre la evolución de la fiesta en los paí-
ses latinoamericanos (Bolivia incluida), poniendo el énfasis en la 
ritualidad de las manifestaciones antibélicas durante la guerra del 
Chaco. Ese periodo histórico de dicha celebración está relacio-
nado con el surgimiento de las primeras organizaciones obreras 
y de los primeros partidos políticos anarquistas y socialistas, que 
compartían y disputaban el espacio festivo, e incluye lo referido a 
la organización de la festividad como la fiesta de trabajo y, luego, 
como jornada de protestas sociales, antibélicas y políticas. En 
cuanto a la transformación de la fiesta después de la victoria del 
mnr y al papel de la Central Obrera Boliviana, se inicia con el 



18 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

análisis de las celebraciones a partir de 1952 y se pasa al intento 
del Estado de apropiarse del espacio festivo y de redireccionar la 
ritualidad, introduciendo nuevos símbolos. La institucionalización 
de la festividad obrera terminó con una crisis de representación 
y de representatividad en la época de las dictaduras militares, que 
si bien no se atrevieron a suspender la celebración, la limitaron 
en sus representaciones y en sus símbolos.



[19]

Ritualidad y simbología política 
durante la época colonial

y los primeros años republicanos

Introducción

Las peculiaridades del proceso histórico de Hispanoamérica 
inducen a indagar sobre la capacidad de la Corona española para 
conservar un dominio estable sobre las Indias durante casi tres 
siglos, a pesar del déficit de centralización en la misma Península, 
de las constantes desavenencias internas y de su intervención en 
diversas guerras europeas, así como de una mínima presencia 
militar en los territorios americanos. Tales pesquisas condu-
cen, inevitablemente, a abordar las relaciones de poder en esas 
sociedades y a comprender cómo funcionaban los dispositivos 
no-coercitivos del poder y cuáles eran las estrategias para lograr 
la expansión del poder real en América. Algunas investigaciones 
en ese campo sostienen que los ritos y las ceremonias deberían 
ser comprendidos como partes integrantes del sistema político 
y de la estructura de poder.

José Manuel Nieto Soria, respecto a los estudios que se reali-
zaron en España sobre las ceremonias y los rituales monárquicos 
en las épocas medieval y moderna, consideró las ceremonias y los 
ritos como formas de poder en sí mismos, y rechazó entenderlos 
como elementos secundarios de un sistema político o como la 
máscara tras la cual se escondía una cierta manera de ejercer el 



20 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

poder.1 Asimismo, Carmelo Lisón Tolosana, al estudiar el tema del 
poder ritual en la Casa de los Austrias, comprendió el poder como 
encarnado en analogía y en metáfora, agazapado detrás de símbolos 
y signos, disfrazado de ceremonial y protocolo o reproducido por 
la etiqueta.2 Él decía que el ritual era la máscara del poder y que el 
poder operaba a través de las ceremonias, argumentos compartidos 
por Roberto López, para quien las ceremonias fueron más que unos 
medios secundarios y transitorios para impulsar la consolidación 
del poder monárquico.3 Aquel debate, por un lado, dejó en claro 
la importancia del estudio de las ceremonias y de los rituales para 
aludir al poder en la sociedad, y, por otro, descartó la comprensión 
del poder como establecido únicamente a partir de la fuerza o de 
la violencia. Considerando la vasta experiencia en Hispanoamé-
rica durante la modernidad, es posible afirmar que en todas sus 
ciudades y sus poblaciones se desplegaba propaganda política de 
la Monarquía española, sobre todo en las sedes virreinales y de las 
Audiencias, que se convirtieron en sus escenarios ceremoniales.

Ese espacio operó como lugar destinado a la manifestación 
del poder, propagando e imponiendo las imágenes y los símbolos 
reales. Los símbolos monárquicos se extendieron mediante la 
aplicación en la vida política de las artes visuales y teatrales, con el 
propósito de realzar el poder y la majestad de los reyes. La produc-
ción de imágenes, la manipulación de símbolos y su ordenamiento 
en un cuadro ceremonial, por ejemplo, se aplicaron a los modelos 
políticos de representación de la sociedad, a lo que José Antonio 

1	 Véanse José Manuel Nieto Soria, Del rey oculto al rey exhibido: un síntoma de 
las transformaciones políticas en la Castilla bajomedieval, Sociedad Española de 
Estudios Medievales, Madrid, 1992; y José Manuel Nieto Soria, Ceremonias 
de la realeza: propaganda y legitimación en la Castilla Trastámara, nerea, 
Madrid, 1993.

2	 Carmelo Lisón Tolosana, La imagen del rey. Monarquía, realeza y poder ritual 
en la Casa de los Austrias, Espasa Calpe, Madrid, 1991. 

3	 Roberto López López, “Ceremonia y poder en el Antiguo Régimen. Algunas 
reflexiones sobre fuentes y perspectivas de análisis”, en Agustín González 
Enciso y Jesús María Usunáriz Garayoa (dirs.), Las ceremonias públicas en la 
España Moderna (1500-1814), Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona, 
1999, pp. 19-61.



21RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

Maravall llamó “espectacularización” o “efímero de Estado”.4 Se 
inició entonces el estudio de temas importantes en la historia de 
Europa moderna, como el carácter del Estado y el uso del aparato 
de poder para propagar e imponer en la sociedad un conjunto de 
valores distintivos o una cultura dirigida, como diría el autor. La 
cultura fue concebida por Maravall como un sistema retórico y 
expresivo capaz, en buena medida, de inmovilizar y reducir a las 
masas en la recepción de un mensaje conservador.

Fernando Rodríguez de la Flor, por su parte, se refirió la 
capacidad de crear una representación espectacular del poder, 
identificando el poder de la sociedad con la praxis del espectáculo 
como “un discurso metafórico continuado del poder”.5 Es decir, la 
decisión de organizar una representación, ante todo pública, que 
se celebra ad oculos, permite entender a la sociedad española y a la 
sociedad americana colonial como “sociedades del espectáculo”. 
Se trata de sociedades pendientes de la “reconstrucción mediática” 
de los acontecimientos y en estado permanente de representación, 
donde lo real retrocede en favor de lo ilusorio, de lo reconstrui-
do, de lo mediato y tematizado.6 De esa manera, las ceremonias 
públicas quedaron vinculadas a la producción artística, lo cual se 
refleja en la simbiosis de lo visual, lo literario y lo auditivo.7 A 
su vez, las arquitecturas efímeras, las pinturas, los emblemas, los 
versos, la música y las canciones, así como las representaciones y 
los bailes, conformaron el espectáculo urbano del poder, que se 
sirve de la fiesta y de la conmemoración en tanto espacio sometido 
enteramente al control.

4	 Véase José Antonio Maravall, Poder, honor y élites en el siglo xvii, Siglo xxi, 
Madrid, 1979; y José Antonio Maravall, La cultura del Barroco. Análisis de 
una estructura histórica, Ariel, Barcelona, 1980.

5	 Fernando Rodríguez de la Flor, Barroco. Representación ideológica en el mundo 
hispánico (1580-1680), Cátedra, Madrid, 2002, p. 163.

6	 Guy Debord, La sociedad del espectáculo, Pre-Textos, Valencia, 2000.
7	 Véanse también David Cannadine y Simon Price, Rituals of Royalty, Power 

and Ceremonial in Traditional Societies, Cambridge University Press, Cam-
bridge, 1987; y Edward Muir, Fiesta y rito en la historia moderna, Editorial 
Complutense, Madrid, 2001.



22 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Nuevos estudios latinoamericanos en el ámbito de la historia 
social, enriquecidos por los aportes de la antropología cultural y 
de la sociología, reubican el discurso imperante del poder de la 
Monarquía española en el campo de las representaciones. Nume-
rosos artículos de Víctor Mínguez sobre iconografía emblemática 
de la Monarquía española en Nueva España, producidos a lo largo 
de tres décadas de su vida académica, y, sobre todo, su clásico li-
bro basado en los estudios de la representación de la Monarquía 
española a partir de los estudios de las fiestas regias de la Casa 
de los Austrias y de la Casa de los Borbones en México permiten 
entender cómo la simbología sobre los reyes distantes funcionó 
en territorios tan lejanos de la metrópoli.8 Sobre el tema, la tesis 
de Alejando Cañeque, referida a la reconstrucción de la lógica 
del Gobierno español en Nueva España, mediante el estudio de 
la cultura política de la Monarquía española a partir del análisis 
del vocabulario político de la época, de los conceptos, de las 
imágenes y de los lenguajes políticos, le permitió verlos como 
uno de los mecanismos de la dominación española.9 Cañeque, al 
mismo tiempo de proponer el análisis de todos los aspectos de la 
autoridad simbólica expresada en las apariencias públicas y en las 
ceremonias como representación del poder colonial, sostiene que 
los rituales públicos tenían mucha importancia y que no estaban 
al servicio del poder colonial, sino que el poder colonial estaba al 
servicio de los rituales públicos.

Por su parte, Solange Alberro, en una comparación de las 
fiestas reales en México y en Perú, recalcó la importancia de 
comprender que tales celebraciones, de origen peninsular, deben 
ser analizadas tanto en el contexto imperial español como en 

8	 Víctor Mínguez Cornelles, Los reyes distantes: imágenes del poder en el México 
virreinal, Universitat Jaume i/Diputació de Castelló, Castelló de la Plana, 
1995.

9	 Véanse Alejandro Cañeque, “Cultura viceregia y Estado colonial. Una 
aproximación crítica al estudio de la Historia Política de la Nueva España”, 
Historia mexicana, vol. 51, n.° 1 (2001), pp. 5-57; y Alejandro Cañeque, The 
King’s Living Image: The Culture and Politics of Viceregal Power in colonial 
Mexico, Routledge, Nueva York/Londres, 2013.



23RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

su propio contexto histórico, teniendo en cuenta que se fun-
damentan sobre la tradición bíblica y grecorromana, debido a 
su carácter mixto religioso y cívico.10 Esa postura fue ostentada 
en los trabajos de Teresa Gisbert sobre los usos iconográficos y 
simbólicos en la teatralización de las fiestas del Virreinato del 
Perú y, sobre todo, en Charcas.11 Asimismo, el papel que jugaron 
las formas simbólicas, expresadas por medio de prácticas rituales 
y festivas volcadas al espacio público, como liturgias persuasivas 
de representación y legitimación, fueron el objeto de los estudios 
dedicados al Chile de los siglos xvi-xvii, de Jaime Valenzuela 
Márquez, quien analizó el funcionamiento del mecanismo pro-
pagandístico del poder real y de las ceremonias como vínculos 
de esa propaganda.12

Otra serie de trabajos estuvo dedicada al mundo festivo lime-
ño. Para Karine Pérrisat, mediante la participación en festividades 
regias, los criollos mostraban su lealtad a los monarcas y, a la vez, 
afirmaban su propia identidad, conscientes de pertenecer tanto 
al mundo español como al americano.13 Alejandra Ossorio, en 
cambio, concentrada en la “hiperrealidad” del rey de España en 
Lima, durante el mismo periodo, señaló que las diversas cere-
monias tenían una doble función: representar al rey y permitir a 

10	 Solange Alberro. “Modèles et modalités: les fêtes vice-royales au Mexique 
et au Pérou, xvie-xviie siècle”, Annales hss, 3 (2007), p. 631.

11	 Véanse Teresa Gisbert, “La fiesta y la alegoría en el Virreinato del Perú”, 
en El arte efímero en el mundo hispánico, Universidad Nacional Autónoma 
de México, México, 1983, pp. 145-190; y Teresa Gisbert, El paraíso de los 
pájaros parlantes. La imagen del otro en la cultura andina, Plural editores, La 
Paz, 1999.

12	 Jaime Valenzuela Márquez, Las liturgias del poder. Celebraciones públicas y 
estrategias persuasivas en Chile colonial (1609-1709), Centro de Investigaciones 
Diego Barros Arana/Dirección de Bibliotecas, Archivos y Museos, Santiago 
de Chile, 2001.

13	 Véanse Karine Pérrisat, L’Amérique mise à l’honneur. L’exaltation du Pérou 
dans les fêtes royales à Lima (xviie et xviiie siècles), Colección Travaux et Do-
cuments, 2, Universidad Sorbonne Nouvelle-París 3, París, 2000; y Karine 
Pérrisat, Lima fête ses rois (xvième-xviiième siècles): Hispanité et américanité 
dans les cérémonies royales, Ediciones L’Harmattan, París, 2002.



24 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

los vasallos visibilizar el pacto con el monarca, lo que construyó 
“un ejercicio barroco del poder colonial”.14 A partir de la visión 
antropológica, Silvina Smietniansky analizó la dimensión ritual 
del poder en el Gobierno del Tucumán colonial, concentrándose, 
a diferencia de otros autores que analizan los aspectos del cere-
monial para los casos de los Virreinatos y de las Audiencias, en 
los rituales y el funcionamiento de los Cabildos, como también 
en los procedimientos y los actos jurídicos.15

Desde hace una década, los historiadores se enfocaron en 
estudiar el proceso de transformación de las fiestas coloniales 
a las fiestas republicanas. En ese campo sobresale el trabajo de 
Valenzuela Márquez con el análisis de las celebraciones cívicas, 
militares y religiosas para entender las continuidades y las rupturas 
de las representaciones del poder desde finales del siglo xviii hasta 
mediados del siglo xix, destacando que en Chile se produjo una 
“militarización simbólica” de diferentes de esas celebraciones.16 
Casi a la par, desde diversos estudios relacionados con la ritualidad 
cívica en Perú durante los periodos colonial y republicano, Pablo 
Ortemberg profundizó en la evolución de esa ritualidad a partir 
del análisis de las transformaciones introducidas por las reformas 
borbónicas y de su evolución hasta la república temprana, como 
también estudiando las juras al nuevo monarca en el siglo xviii, 
entre otros aspectos, insistiendo en su carácter cívico-militar y re-
ligioso.17 Sin duda, ese autor rompió con la perspectiva tradicional 

14	 Alejandra Ossorio, El rey en Lima. El simulacro real y el ejercicio del poder en 
la Lima del diecisiete, Documento de Trabajo n.° 140, Instituto de Estudios 
Peruanos, Lima, 2004, p. 36.

15	 Silvina Smietniansky, Ritual, tiempo y poder. Una aproximación antropológica 
a las instituciones del gobierno colonial (gobernación de Tucumán, siglos xvii y 
xviii), Protohistoria Ediciones, Rosario, 2013.

16	 Jaime Valenzuela Márquez, Fiesta, rito y política. Del Chile borbónico al repu-
blicano, Colección Sociedad y Cultura, vol. lxix, Dirección de Bibliotecas, 
Archivos y Museos/Centro de Investigaciones Diego Barros Arana, Santiago 
de Chile, 2014.

17	 Pablo Ortemberg, Rituales del poder en Lima (1735-1828): de la monarquía a 
la república, Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Perú, 
Lima, 2016.



25RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

de las historias nacionales que separan tajantemente el periodo 
colonial del periodo republicano, perspectiva que, por un lado, 
invisibiliza la continuidad de los procesos iniciados en la Colonia 
y, por el otro, implica dificultades para explicar las características 
de muchas de las transformaciones acaecidas en la sociedad re-
publicana. De ello surgió el propósito del libro colectivo dirigido 
por Ortemberg: analizar las fiestas cívicas saliendo de los límites 
de un solo país y, más bien, comparándolas en tanto mecanismo 
legitimador de las nuevas repúblicas.18

La misma línea ha seguido Alber Quispe Escobar en su tra-
bajo sobre la evolución del ritual político en la fiesta de Corpus 
Christi en Cochabamba, cruzando, precisamente, las fronteras 
temporales en la transición de la sociedad colonial al emergente 
régimen republicano y sosteniendo la idea de que esa manifestación 
festiva “transfiere” su contenido político de la anterior legitima-
ción del rey a la legitimación del Estado.19 En su libro sobre los 
rituales políticos durante la guerra por la independencia, Quispe 
Escobar analiza las representaciones y las formas ritualizadas del 
poder político en el contexto de la crisis política en Cochabamba, 
en función de la reafirmación y de la transformación de lealtades 
políticas, enfocándose en las ceremonias, las fiestas, el uso del 
espacio público y los lenguajes simbólicos; uno de sus enfoques 
tomó la mutación de los rituales como figura central de la patria, 
reorientando su uso y su significado.20 En sentido similar, Vincent 
Nicolas se preguntó acerca de la mutación de las banderas regias a 
las banderas usadas actualmente en determinadas fiestas patrona-
les, llamándolas las “wiphalas del Rey” porque, según el autor, “se 
asemejan a los estandartes reales que fueron de difusión popular 

18	 Pablo Ortemberg (dir.), El origen de las fiestas patrias. Hispanoamérica en la 
era de las independencias, Protohistoria Ediciones, Rosario, 2013.

19	 Alber Quispe Escobar, “Ritual político y cívico en la fiesta del Corpus Christi 
de Cochabamba (siglo xvii-xix)”, Estudios bolivianos, 19 (2013), pp. 73-95.

20	 Alber Quispe Escobar, De los festejos del rey a los festejos de la patria. Rituales 
políticos, poder y guerra en Cochabamba (1808-1815), Gobierno Autónomo 
Municipal de Cochabamba, Cochabamba, 2014.



26 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Melchor Pérez de Holguín. Entrada del virrey Morcillo en Potosí 1716.
Óleo sobre lienzo. Museo de América, Madrid.



27RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

en los Andes coloniales”, los cuales pueden ser considerados como 
precedentes de las wiphalas contemporáneas.21

Es posible afirmar, entonces, que en los trabajos académicos 
importantes de las últimas décadas se insistió en la necesidad de 
analizar rituales, ceremonias, simbología e iconografía, tanto del 
periodo virreinal-colonial como del periodo temprano republica-
no, para comprender cómo funcionaba la propaganda del poder 
monárquico y cómo fue paulatinamente reemplazada por nuevos 
rituales y símbolos revolucionarios y republicanos, a fin de legi-
timar nuevos mandatos y Gobiernos, conservando, sin embargo, 
muchos rasgos que llegaron hasta la actualidad.

Rituales, ceremonias y festividades del poder
monárquico: legitimación del poder regio

Entradas de las autoridades eclesiásticas y civiles

La ciudad de La Plata, sede de la Audiencia y del Arzobispado de 
Charcas, se destacó como lugar destinado a la manifestación del 
poder, propagando e imponiendo imágenes y símbolos reales me-
diante la puesta en escena de un complejo espectáculo dramático 
durante las celebraciones reales. Las entradas de los personajes 
importantes de la administración real y eclesiástica, que se orga-
nizaban a la manera de las entradas reales de España, constituían 
el núcleo ceremonial de los Austrias en sus dominios americanos.22 

21	 Vincent Nicolas, Banderas de lucha, banderas de culto: las wiphalas del Rey, 
Plural editores, La Paz, 2020, p. 10.

22	 Sobre las entradas reales en España existe una vasta bibliografía. Véanse 
Rosana de Andrés, “Las ‘entradas reales’ castellanas en los siglos xiv y 
xv, según las crónicas de la época”, España Medieval, 4 (1984), pp. 47-62; 
Francesc Massip Bonet, La monarquía en escena. Teatro, fiesta y espectáculo 
en los reinos ibéricos: de Jaume el Conquistador al Príncipe Carlos, Consejería 
de las Artes-Comunidad de Madrid, Madrid, 2003; Teófilo F. Ruiz, A king 
travels. Festive traditions in late medieval and early modern Spain, Princeton 
and Oxford, Princeton University Press, 2012; Francisco Orts-Ruiz, “De 



28 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

El ritual de la entrada incluía a todas las instituciones y los cuerpos 
de la sociedad, y era considerado uno de los más importantes en 
la ciudad. Se trataba de un espectáculo impresionante que incor-
poraba todos los elementos judiciales, económicos, políticos y 
religiosos, de modo que la condición social, los privilegios y la 
posición personal ante el poder eran materializados mediante la 
puesta en escena de un complejo espectáculo dramático. 

Mediante la espectacularidad dramática, la imagen del poder 
regio de las entradas significaba un diálogo entre los representantes 
del monarca y los súbditos, plasmando la ritualización de la con-
cepción corporativa. La imagen que se ofrecía era la de un cuerpo 
único, distinguiendo a los diferentes miembros que lo integraban 
y reconociendo el liderazgo simbólico del rey ausente como ca-
beza, corazón y alma de esa unidad. Una exhibición tangible del 
poder del rey, como imagen globalizadora de los ideales políticos 
vigentes, se producía al presentar la figura real como elemento de 
cohesión de la diversa realidad social y como líder indiscutible de 
la comunidad política. Las entradas de las autoridades coloniales 
se configuraban formalmente como verdaderos triunfos, casi a la 
manera de las entradas romanas. Esas formas artísticas, recupe-
radas por el Renacimiento europeo del mundo antiguo, exaltaban 
el triunfo del poder real.

Las relaciones entre el poder real y el poder eclesiástico que 
se establecieron en América se regían por las jerarquías, que supo-
nían un reconocimiento del papel de cada uno y se instituían o se 
fortalecían mediante fórmulas de cortesía; tales fórmulas estaban 
estrechamente vinculadas con el ejercicio del poder por parte de 
los hombres de la Iglesia y del Gobierno. La cortesía se expresó 
por medio de una variedad de rutinas, rituales y ceremonias, los 
cuales comprendían prácticas del cuerpo y de la mente. El poder 
secular se apropió de rituales y de prácticas eclesiásticas, conver-
tidas luego en un vehículo de las prácticas de sociabilidad laica. La 

crides, balls, entremesses y cobles. Las celebraciones por la entrada de Juan ii 
y Juana Enríquez en Valencia (1459) como paradigma de la unión de las 
artes en la fiesta urbana medieval”, Revista internacional d’Art, 14-15 (2019), 
pp. 97-116; y otros.



29RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

investidura religiosa acreditaba el orden existente y consolidaba 
la unidad política. Las prácticas religiosas heredadas del ritual 
romano fueron incorporadas en el marco ceremonial del poder 
monárquico para poder funcionar al servicio de una política del 
orden. Así, en el ingreso del obispo a su ciudad, que a su vez re-
producía el ritual del adventus de la mayor dignidad imperial, y en 
los rituales ceremoniales en las iglesias, se propagaban los signos 
de sumisión hacia el poder gobernante.

El ceremonial de entrada y recepción empezaba por el in-
tercambio de correspondencia y el envío de los “embajadores”; 
es decir, los representantes de los poderes coloniales. Ese era el 
momento cumbre, pues se hacía un pacto con el cual los poderes se 
reconocían mutuamente. En el caso de la recepción de los obispos 
o de los arzobispos, el ceremonial llevaba implícito el reconoci-
miento de los poderes de la Iglesia por parte de la sociedad civil, 
como por ejemplo en el caso de la célebre entrada del arzobispo 
Francisco Borja a la sede de la Real Audiencia y Arzobispado de La 
Plata, el 21 de septiembre de 1636. Dichas entradas se realizaban 
en el mundo hispánico moderno desde finales del siglo xvi y se 
regían por las normas ceremoniales del Concilio de Trento, aun-
que combinadas con las pautas locales. Las entradas empezaban 
con el “recibimiento del estamento eclesiástico y las autoridades 
civiles fuera de la ciudad”, la “entrada del nuevo prelado bajo 
palio,23 revestido de pontifical24 y en procesión por las calles de 
la ciudad hasta la catedral”, y el “juramento y canto del Te deum, 
todo ello seguido de varios días de celebraciones oficiales”.25 Las 

23	 El palio era una “especie de dosel, colocado sobre seis u ocho varas largas, 
que sirve en las Procesiones, para que el Sacerdote que lleva en sus manos 
el Santísimo Sacramento, o algunas Imágenes, vaya cubierto de las injurias 
del tiempo y de otros accidentes. Para el mismo efecto usan también de él 
los Reyes, el Papa y otros Prelados en las funciones de sus entradas en las 
ciudades”. Véase Real Academia Española, Diccionario de Autoridades, t. v, 
vol. iii, Gredos, Madrid, 1963, pp. 92-93.

24	 Es decir, el obispo o el arzobispo asistían con capa pluvial, mitra y báculo.
25	 Pilar Latasa, “Escenificación del poder episcopal en Charcas. Fiestas en la 

entrada del arzobispo Borja (1636)”, Taller de Letras, n.° extraordinario 1 
(2012), p. 184.



30 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

entradas episcopales en América, por su suntuosidad y boato, se 
asemejaban a las entradas de los virreyes y tuvieron un impacto 
mucho mayor que el de sus homólogos de la Península; además, 
el programa festivo era muy extenso y variado, siendo incluso más 
duradero en Charcas que en otros lugares de América.26

Los rituales políticos cumplían un papel importante en ese 
programa ceremonial. Durante la bienvenida, en las inmedia-
ciones de la ciudad, se realizaban los actos de obediencia y de 
fidelidad, con la participación de distintas instituciones y corpo-
raciones urbanas organizadas jerárquicamente según el estado o 
el cuerpo al que pertenecían. Así, era muy significativo el ritual 
de besamanos realizado por los nobles, miembros de los Cabildos 
y de la Audiencia, así como por los eclesiásticos; los indios en 
cambio se arrodillaban frente al arzobispo y hacían salvas en la 
casa de campo. La inclusión de los indígenas en los rituales de 
juramento era una característica específica de las ceremonias de 
recibimiento de los arzobispos en América. Al igual que los gru-
pos dominantes, ellos formaron parte de los cortejos que recibían 
y acompañaban a los arzobispos hasta la ciudad;27 luego, también 
fueron partícipes activos de diferentes actividades lúdicas en los 
días de la fiesta. En 1611, por la llegada del primer arzobispo, 
Alonso de Peralta, después de que La Plata fuera declarada la 
sede del Arzobispado, se recalcó: “llegaron los indios que fue 
una gran suma por haberse traído los de los pueblos del distrito, 
todos en orden de infantería, ricamente vestidos a su modo de 
sedas y mucha plumería, banderas, capas y pífanos”.28 Entonces 
también se destacó que en la plaza principal, donde el arco es-
taba adornado con telas, fuentes de plata, espejos, etcétera, los 
indígenas se encontraban “en escuadrones por orden tremolando 
sus banderas y tocando cajas y pífanos”.29

26	 Ibídem.
27	 Pedro Ramírez de Águila, Noticias políticas de Indias y relación descriptiva de 

la ciudad de La Plata, metrópoli de las provincias de los Charcas, trans. Jaime 
Urioste, Imprenta Universitaria, Sucre, [1639] 1978, p. 178.

28	 Vincent Nicolas, Banderas de lucha…, p. 45.
29	 Ibídem.



31RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

Los rituales del desfile cívico y del ceremonial religioso no 
agotaban todo el arsenal ilustrativo y educativo usado por el po-
der. El amplio programa iconográfico y la arquitectura efímera 
formaban parte de la ceremonia de bienvenida. El arco de triunfo 
clásico, erigido en honor del visitador y bajo el cual pasaban las 
procesiones, se convirtió en un símbolo de afirmación del poder 
real; era un mensaje del programa muy cuidadosamente planea-
do. El repertorio de temas religiosos o mitológicos de los arcos 
se expresaba con un vocabulario iconográfico y visual; se trataba 
de una oportunidad de aplicación del arte público al servicio del 
poder, demostrando la gloria y el triunfo por medio de las gran-
des arcas, y de las columnas según el modelo romano. El ritual 
político constituía la parte central de un drama propagandístico 
y educativo, destinado a enseñar, informar e inculcar obediencia 
al poder mediante múltiples imágenes que se convirtieron en 
arquitecturas parlantes.

Los mensajes visuales y simbólicos también se desplegaban 
durante la parte propiamente festiva, como en las mascaradas, 
que pasaron a ocupar un protagonismo preponderante en el pro-
grama festivo, llegando a convertirse en una costumbre a partir 
de los reinados de Felipe iii y Felipe iv.30 La fusión de música, 
poesía, pintura y danza en los cuadros vivientes, emblemáticos 
de los programas imperiales y religiosos, sirvió para lanzar los 
mensajes políticos a los espectadores.31 La mascarada en honor 

30	 Agustín González Enciso, Jesús María Usunáriz Garayoa y Roberto J. 
López, Imagen del rey, imagen de los reinos. Las ceremonias públicas en la España 
Moderna (1500-1814), Ediciones Universidad de Navarra, Navarra, 1999.

31	 Las mascaradas fueron una costumbre general y estereotipada en América, 
compartiendo el espacio festivo las máscaras nobles y las populares; es de-
cir, las “máscaras a lo serio” y las “máscaras a lo faceto” o mojigangas. Las 
mascaradas duraban varios días e incorporaban el desfile del Cabildo y de 
la nobleza, las carreras por parejas, las corridas de toros y las cañas. Sobre 
el teatro y las fiestas en España y en Hispanoamérica, véanse Guillermo 
Lohmann Villena, La historia del arte dramático en Lima durante el virreinato, 
siglos xvi y xvii, Escuela de Estudios Hispano-Americanos, Sevilla, 1945; 
José Antonio Maravall, La cultura del Barroco; José María Díez Borque, 
“Relaciones de teatro y fiesta en el barroco español”, en José María Díez 



32 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

del arzobispo Borja, por ejemplo, tuvo como idea principal de-
mostrar la lealtad de la ciudad de La Plata a la Corona. Esa idea 
fue transmitida por medio del simbolismo imperial en uno de los 
carros, en forma de arco triunfal fundado sobre dos montes, “con 
plus ultra de las armas y águilas imperiales, entre dos columnas 
doradas”.32 El uso de las armas de los Habsburgos, ornadas con la 
divisa heráldica “Plus Ultra” en el arco triunfal, hacía referencia a 
la gran extensión de su imperio y a que los reyes españoles habían 
logrado superar las fronteras del mundo antiguo, delimitadas por 
las columnas de Hércules.

Las insignias imperiales manifestaban obediencia y fidelidad 
tanto al representante del poder como a los súbditos; expresaban 
“la bondad de esta tierra y [el] estado de las cosas de esta ciudad y 
provincia, tan ajustado a la obediencia y voluntad de su dueño”.33 
Ese mensaje visual fue fortalecido con un cuadro viviente de dos 
niñas “ricamente aderezadas”, representando a dos reinas que 
significaban “esta Iglesia y la ciudad”, en el que se reflejaba la idea 
de la unión de los poderes, cuya sede era la ciudad de La Plata.34 
De esa manera, el poder se hacía presente a través de los desfiles 

Borque (coord.), Teatro y fiesta en el Barroco: España e Iberoamérica, Serbal, 
Barcelona, 1986, pp. 11-40; Antonio Bonet Correa, “Arquitecturas efíme-
ras, ornatos y máscaras: el lugar y la teatralidad de la fiesta barroca”, en 
José María Díez Borque (coord.), Teatro y fiesta…, pp. 41-70; José Antonio 
Maravall, “Teatro, fiesta e ideología en el barroco”, en José María Díez 
Borque (coord.), Teatro y fiesta…, pp. 71-97; Claudio Esteva Fabregat, 
“Dramatización y ritual de la fiesta en Hispanoamérica”, en José María 
Díez Borque (coord.), Teatro y fiesta…, pp. 137-152; y Víctor Mínguez, 
Juan Chiva, Inmaculada Rodríguez Moya y Pablo González Tornel, Un 
planeta engalanado: la fiesta en los reinos hispánicos, vol. 1, Universidad Jaime 
i, Castellón de la Plana, 2019. Véanse también Andrés Eichmann Oehrli, 
“Nuevas notas sobre el teatro en Charcas”, Revista Ciencia y Cultura, 20 
(2008); y Laura Paz Rescala, “Espectáculo y oficio: el teatro en el Virreinato 
del Perú durante la segunda mitad del siglo xvi y los albores del xvii”, 
Tesis doctoral (inédita), Universidad de Sevilla, 2022.

32	 Pedro Ramírez de Águila, Noticias políticas de Indias…, p. 182.
33	 Ibídem.
34	 Ibídem.



33RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

cívicos y religiosos, en las mascaradas, en el teatro35 y en la arqui-
tectura efímera de los arcos triunfales. Cuando más fastuosa era 
la presentación, mayores eran el poder del monarca y su prestigio 
ante el pueblo, como también el poder de la élite local, que de-
mostraba y visualizaba su relación con el poder central.

Las visitas de las autoridades fueron un vehículo de propaganda 
regia que representaba la posibilidad de hacerse visibles y cercanos a 
sus súbditos.36 Los grupos alegóricos, en tanto personificaciones de 
las virtudes, junto con los ejemplos bíblicos e históricos, recordaban 
los temas fijos enfatizando los motivos alusivos a la monarquía o a 
la majestad real; podían ser presentados con decoraciones efímeras, 
cuyas convenciones retóricas tendían a favorecerlos. Los cuadros 
alegóricos transmitían ideas mediante la combinación de represen-
taciones pictóricas más o menos naturalistas o la organización del 
espacio en forma artificial, esquemática o diagramática. 

Durante la entrada del arzobispo Borja, el mensaje decorativo, 
colocado en dos arcos triunfales, encarnaba la lealtad de la ciudad 
hacia los monarcas y al nuevo arzobispo, puestas “las armas reales 
con los de su ilustrísima y de la ciudad”.37 En uno de los mensajes 
políticos se observaban las imágenes de cuatro figuras de dioses con 
armas y escudos, que personificaban las cuatro provincias principales 
de Perú, como parte de las posesiones territoriales de los monarcas 
españoles. El otro mensaje aludía a la continuidad dinástica de la 
Corona española, mediante la colocación en los contrapedestales 
de los retratos, de cuerpo entero, de los reyes Felipe iii y Felipe iv, 
y de las reinas. Tales elementos decorativos permitían expresar el 
sentimiento de pertenencia de los charqueños al Imperio español. 

35	 En particular, se podría mencionar la representación teatral que se efectuó 
en Potosí con motivo de la renuncia de Felipe v al trono, a favor de su hijo 
Luis Fernando i, con la consiguiente coronación de este último y la salu-
tación al rey coronado por parte de los “embajadores” de diferentes reinos 
y del inca con su sequito. Véase Patricia Alegría, “Teatro de la colonia en 
el Alto Perú”, Estudios Bolivianos, 1 (1995), pp. 100-124. 

36	 Chamorro Esteban Alfredo, Barcelona y el rey: las visitas reales de Fernando 
el Católico a Felipe v, Ediciones La Tempestad, Barcelona, 2017.

37	 Pedro Ramírez de Águila, Noticias políticas de Indias…, p. 178.



34 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Uno de los arcos estaba a cargo de la Iglesia,38 representaba “la obra 
imitadora de los triunfos romanos”39 y contenía mensajes que los 
eclesiásticos mandaban a quien era su alto representante. Con las 
pinturas de las “doce virtudes con versos y dísticos encomiásticos”,40 
se indicaba al visitante las virtudes a las que se debía aspirar.

Después de pasar por debajo del arco triunfal, la comitiva se 
dirigió a la catedral, donde el arzobispo, que estaba bajo el palio, 
fue recibido por los representantes de las corporaciones eclesiás-
ticas cantándole el himno “Te Deum Laudamus”; ese era un acto 
indispensable de los rituales político-religiosos. Ahí mismo se 
procedió al ritual de juramento y al acto de besar la cruz por parte 
de “todas las religiones, comunidades y cofradías”, que estaban con 
“sus cruces, estandartes y pendones”.41 La posición superior del 
arzobispo fue acentuada por medio de un sitial y un palio de color 
carmesí, cuyas ocho varas las llevaron los prelados de las órdenes 
religiosas. Ya dentro de la catedral, el arzobispo fue posesionado 
con las insignias de su rango, con mitra, capa y báculo; luego la 
Real Audiencia lo acompañó hasta su palacio. Al día siguiente, se 
celebró la misa de gracias en la catedral, en presencia de los cuerpos 
de la ciudad. Ese ritual religioso colonial puede ser contemplado 
en el cuadro de Melchor Pérez de Holguín (1716), donde hay 
un recuadro que nos muestra al virrey Diego Morcillo Rubio de 
Auñón en el momento mismo de su ingreso a la iglesia matriz de 
la Villa de Potosí.42

A diferencia de Lima, sede de la residencia de la Corte del virrey 
de Perú, donde los recibimientos a los máximos representantes del 

38	 La ciudad, es decir el Cabildo, se ocupaba de los gastos y de los festejos en 
el caso de las entradas de las autoridades reales; si era el arzobispo el que 
entraba, los gastos eran compartidos entre el Cabildo secular y el Cabildo 
eclesiástico.

39	 Pedro Ramírez de Águila, Noticias políticas de Indias…, p. 179.
40	 Ibídem.
41	 Ibídem.
42	 La pintura de Pérez de Holguín recrea la puerta de la iglesia donde estaban 

puestos el cojín y la alfombra para recibir al agasajado. El arzobispo aparece 
vestido de pontificial, acompañado de los eclesiásticos (diácono, subdiácono, 
preste) vestidos con capas pluviales.



35RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

poder real fueron acontecimientos habituales,43 Charcas fue visita-
da por los virreyes solo dos veces a lo largo de la historia colonial; 
la primera fue en 1572, cuando el virrey Francisco Toledo fijó su 
estancia primero en Potosí y luego en La Plata para reorganizar la 
administración y la economía de la región. A pesar de la significación 
histórica de su gobierno, poco se sabe de los elementos ceremoniales 
de su entrada, que se celebró durante quince días con “costosísimas 
fiestas, pues por manifestar su grandeza esta Imperial Villa no excuso 
gasto alguno, que con gran liberalidad lo sacó todo a la plaza”.44 
Lo contrario ocurrió con la llegada del virrey Morcillo, de cuya 
entrada sí se conocen muchos detalles.45 Teniendo en cuenta las 
peculiaridades de su biografía, fue ni más ni menos que en La Plata, 
donde los potosinos enviaron embajadores “de tan famosa villa”, 
“derramando abundantemente plata por donde pasaban”; por su 
parte, el flamante virrey los recibió “con toda grandeza y honra”, 
“con toda demostración de gozo y honra”, saliendo a recibirlos 
hasta las puertas de su palacio.46 Dos alcaldes ordinarios, Francisco 
Gambarte y Pedro Navarro, “con notable grandeza, sin reparar 
gastos”,47 fueron los responsables de la recepción del virrey en la 

43	 Alejandra B. Osorio, “La entrada del virrey y el ejercicio de poder en la 
Lima del siglo xvii”, Historia mexicana, vol. 55, n.° 3, 2006, pp. 767-831. 
Según la autora, aunque existía uniformidad en las entradas en el territorio 
americano, había diferencias entre las ceremonias celebradas en Lima y en 
México, lo que produjo el desarrollo de culturas políticas diferentes.

44	 Según los editores del texto de Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Lewis 
Hanke y Gunnar Mendoza, “el cabildo de Potosí había tomado disposiciones 
para el recibimiento de Toledo”, “la entrada tuvo lugar en 23 de noviembre 
de 1572 y el cabildo salió a recibirlo afueras de la villa”. Véase Bartolomé 
Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la Villa Imperial de Potosí, t. i, lib. v, cap. 
1, Brown University Press, Providence (Rhode Island), 1965, p. 145.

45	 Alfredo Moreno Cebrián, “Poder y ceremonial: el Virrey-Arzobispo 
Morcillo y los intereses potosinos por el dominio del Perú (1716-1724)”, 
Conferencia dictada en el xx Curso de Historia: “Las ciudades, las cortes 
y sus rituales (siglos xvi-xviii)”, Cátedra Campomanes, Real Sociedad 
Económica Matritense, 6 de noviembre-4 de diciembre de 2000, Madrid.

46	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la Villa…, t. ii, lib. x, cap. 
41, p. 46.

47	 Ibídem.



36 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Villa. Como lo determinaba el ceremonial, el cortejo de entrada se 
iniciaba en las inmediaciones de la ciudad, en este caso en Tarapaya 
y después en el hospicio del Baño, donde le dieron la bienvenida el 
gremio de azogueros, los curas y la nobleza.

En el lienzo de Pérez de Holguín, el cortejo ceremonial del 
virrey Morcillo se sitúa en la entrada de la ciudad, justo después de 
haber traspasado el primero y principal de los dos arcos triunfales. 
En la parte central destaca la persona de mayor jerarquía, el virrey 
Morcillo, cuyo rango estaba marcado por los símbolos externos de 
distinción; “el caballo chileno ricamente encubierto, con estribos 
de plata fina sobredorados y herraduras de lo mismo”,48 las espuelas 
de oro que le calzaron los azogueros y la cruz en el pecho indicaban 
su pertenencia a la orden militar de Calatrava. La presencia del 
palio, “de riquísimo tisú nácar forrado en seda, correspondiente 
a lo principal”,49 resaltaba su posición como arzobispo. Las ocho 
varas “de fina plata” del palio eran sujetadas por los cabildantes; 
delante de ellos iban los miembros de los Cabildos y los cuatro 
oidores de la Audiencia de Charcas. Los espectadores veían pasar 
ante ellos, en microcosmos, toda la sociedad potosina, tal y como 
la conocían: el virrey iba bajo el palio asistido por los dueños de las 
minas y miembros del Cabildo, los oidores acompañantes, los co-
rregidores, la nobleza, los milicianos, el clero representado por los 
sacerdotes y las órdenes religiosas; el tercer cuerpo estaba formado 
por los representantes de los gremios y de las confraternidades. 

Las expresiones del orgullo cívico potosino, la rivalidad urbana 
entre La Plata y Potosí, y la competencia entre Audiencia y Ca-
bildo están perfectamente canalizadas en la ceremonia estampada 
en el cuadro de Pérez de Holguín, cuyos elementos iconográficos 
y visuales acentúan el prestigio, la riqueza y el poder de la ciudad 
potosina, utilizando el Cerro Rico como su imagen tradicional.50 

48	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la Villa…, t. ii, lib. x, cap. 
41, p. 47.

49	 Ibídem.
50	 La imagen del Cerro Rico ha traspasado los límites de Potosí, de Charcas 

o incluso del Virreinato del Perú; en su proyección hacia Europa, el Cerro 
Rico fue sinónimo de América. Véanse Andrea Sommer-Mathis, El teatro 



37RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

Las virtudes de la Villa Imperial quedan en esa obra de arte sim-
bolizadas por dos niños dando la bienvenida al virrey Morcillo, 
debajo del arco, con los vestidos que representaban la urbanidad y 
la libertad; se puede suponer que la urbanidad significaba el grado 
de “civilità” de los potosinos, su pertenencia al mundo cortesano, 
en tanto que la libertad hacía alusión a sus regalías, “preeminen-
cias, franquicias y privilegios”,51 tradicionalmente recibidos de los 
monarcas. Las decoraciones efímeras, como los arcos y los carros 
triunfales, de los cuales se encargaban las ciudades anfitrionas, 
fueron entonces los vehículos de expresión de sus demandas, por 
medio de mensajes simbólicos. 

Otro elemento indispensable para la entrada de los virreyes 
eran las representaciones de los monarcas reinantes y de sus ante-
pasados, en las que se resaltaban sus hazañas bélicas y sus virtudes, 
tal como se observó en la mascarada organizada para el virrey 
Morcillo. De lo que se trataba era, por un lado, de demostrar leal-
tad y ausencia de cualquier oposición a la Corona, y, por el otro, 
de dar visibilidad a sus demandas.52 En el caso que nos ocupa, la 
demanda principal de los mineros, que por medio del Cabildo de 
Potosí costearon el recibimiento de Morcillo, estaba relacionada 
con el uso de la mano de obra indígena gratuita (mita) en las minas, 
una petición recurrente desde el momento en que la producción 
de plata potosina bajó, mientras seguía en pie la antigua polémica 
sobre el mantenimiento del trabajo forzado. La eliminación o la 
readecuación de la mita, bien se sabe, podía afectar los intereses de 
los mineros, por lo que la presencia en la Villa Imperial del recién 
nombrado virrey de Perú fue ocasión única para poder influir de 
modo directo en ese debate.

descubre América. Fiestas y teatro en la Casa de Austria (1492-1700), Editorial 
mapfre, Madrid, 1992, pp. 60 y 78-86; y Rossana Barragán Romano, Potosí 
global: viajando con sus primeras imágenes (1550-1650), Plural editores, La 
Paz, 2019.

51	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la Villa…, t. ii, lib. x, cap. 
41, p. 51.

52	 Véanse Karine Pérrisat, L’Amérique mise à l’honneur…; y Tomas Calvo, 
“Proclamations royales et Indiens au xviiie siècle: enjeux politiques et 
sociaux”, Anuario de Estudios Americanos, vol. 68, n.° (2011), pp. 73-103. 



38 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Mascarada nocturna. Melchor Pérez de Holguín. Entrada del virrey Morcillo
en Potosí 1716. Óleo sobre lienzo. Museo de América, Madrid.

Ceremonia de Te Deum. Melchor Pérez de Holguín. Entrada del virrey Morcillo
en Potosí 1716. Óleo sobre lienzo. Museo de América, Madrid.



39RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

Durante la mascarada ofrecida al virrey Morcillo, esa demanda 
fue expresada doblemente, de manera simbólica. Así, mientras 
se representaba la sumisión al rey, también se le presentaban los 
derechos de la población minera. Un cuadro viviente con un niño 
“sentado en silla” bajo el dosel, “con bastón en manos”,53 que 
personificaba al virrey, tenía el Cerro Rico de Potosí a sus pies, 
significando la súplica, el ruego, la petición y la subordinación de 
la Villa Imperial. En otro cuadro, también simbólico, los organi-
zadores de la mascarada pretendían demostrar la importancia de 
la mano de obra indígena para el laboreo de las minas en Potosí:

[…] salió de la boca de una mina de aquel Cerro, un indiecillo vesti-
do a la propiedad cuando labran minas, con su costal de metal (que 
llaman cutama) a las espaldas, su montera y vela pendiente de ella 
(como lo hacen de las minas a la cancha a vaciar el metal) y así lo 
hizo derramando del costal oro y plata batida, y se tornó a entrar.54

Pero las demandas y las súplicas de los mineros estaban lejos 
de tener un carácter estrictamente simbólico. En la práctica, dedi-
caron “una considerable cantidad de pesos en festejos y dádivas”55 
para el logro de su objetivo; en suma, en lugar de los 12.000 pesos 
consignados para ocasiones similares, se invirtieron 100.000 pesos. 
Aquel mensaje no pasó desapercibido. Según Bartolomé Arzáns de 
Orsúa y Vela, el virrey Morcillo lo reconoció con estas palabras: 
“Harto me ha dado Potosí, yo me acordaré de su liberalidad”.56 Los 

53	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la Villa…, t. ii, lib. x, cap. 
41, p. 47.

54	 Ibídem, p. 50.
55	 Ibídem, p. 51.
56	 Ibídem, p. 49. Durante su segundo nombramiento, el virrey Morcillo favo-

reció con cargos de importancia a personas concretas que habían sido atentas 
con él en 1716. Asimismo, cumplió su promesa a los azogueros en general 
y expidió varias órdenes con una serie de ventajas para los mineros, entre 
ellas la extensión de la mita a las cuatro provincias libres en ese momento 
–además de las diecisiete sujetas entonces a ese servicio– y que los indios 
yanaconas del rey fueran agregados a dicha mita; aquel mensaje no pasó 
desapercibido. Véase Alfredo Moreno Cebrián, “Poder y ceremonial…”.



40 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

recibimientos de las autoridades de un rango menor imitaban la 
ceremonia y el ritual que practicaban los virreyes y los arzobispos, 
“con mucha grandeza […] que no es poco el gasto que tienen los 
Alcaldes cuando hay estas llegadas”.57

Es importante señalar que en el ritual de recepción de los 
presidentes de la Real Audiencia de La Plata y de los corregido-
res, en Potosí, también participaban los indígenas de diferentes 
categorías: los indios mitayos, “vestidos a su modo con varios 
trajes y figuras extrañas”, según su parcialidad; los indios vecinos 
de la Villa, “vestidos unos de gala y otros de mojiganga, danzando 
a coros con varios instrumentos en las manos”; los indios de las 
compañías de la mita, con sus capitanes; y, en la categoría de los 
gobernadores y de los caciques, los “indios nobles de la mita”, con 
su capitán español “en caballo enderezado”.58 En un lugar deter-
minado, ese cortejo recibía las cuatro compañías de la Infantería 
española, haciendo la salva con sus arcabuces y mosquetes; luego 
se incorporaban otras autoridades de la ciudad, como el Cabildo 
y los eclesiásticos. Según el ceremonial establecido, el corregidor 
tomaba el bastón de mando del capitán general de la mita en la 
casa del Ayuntamiento. Sin embargo, en las recepciones a los pre-
sidentes de la Audiencia no siempre se seguía el ritual, por lo que 
fueron fuente de numerosos conflictos y fricciones, debido a las 
interpretaciones que se le daba al cumplimiento del ceremonial, 
sobre todo cuando en distintas ocasiones las autoridades potosinas 
no cumplían lo establecido o cuando atendían a las autoridades de 
Potosí “bajo el dosel”, lo que no les correspondía.

Liturgias político-religiosas

El Imperio español, considerado también como “universal y 
única monarquía del mundo”,59 en realidad fue una comunidad 

57	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la Villa…, t. ii, lib. ix, cap. 
36, p. 299.

58	 Ibídem.
59	 Peter Bakewell, “Hispanoamérica: el imperio y sus consecuencias”, en John 

Elliott, El mundo hispánico. Civilización e imperio. Europa y América. Pasado 
y presente, Crítica, Barcelona, 1992, p. 77.



41RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

geopolítica amplia, un conglomerado de reinos separados por la 
geografía y divididos por la ley y el lenguaje, que constituyeron, 
en la teoría y en la práctica, una confederación de principados 
reunidos por la lealtad a la persona de un solo rey. El concepto 
de monarquía que tenían los Habsburgos implicaba que los reinos 
y las provincias de la metrópoli y de ultramar que formaban la 
Monarquía católica no tenían ningún otro lazo político de ca-
rácter unificador. Aquella monarquía, instituida sobre la base de 
una ética, una teoría y una práctica del poder, permitía mantener 
la lealtad de los súbditos y posibilitaba, en expresión de Juan de 
Solórzano y Pereira, que “los Reinos se han de regir y gobernar 
como si el Rey que los tiene juntos lo fuera sólo de cada uno de 
ellos”.60 Unidos porque compartían al mismo rey, esos territorios 
formaban una comunidad política compleja, los territorios de la 
Monarquía española; sin embargo, mantenían distintos niveles 
de integración: mientras que la Monarquía católica incluía los 
territorios europeos y americanos, la Corona hispánica incluía 
los reinos peninsulares y a la Corona de Castilla se circunscribían 
los reinos de Indias.

Para conservar y perpetuar la Monarquía española, las imáge-
nes reales fueron perfeccionadas, estereotipadas y despojadas de 
todos los defectos propios de los humanos, a fin de convertirlas 
en un ideal. Eso significó la reafirmación de la distinción entre 
la persona real y la persona legal, es decir, la diferencia entre el 
cuerpo físico y el cuerpo místico, lo que garantizaba la continuidad 
dinástica y la unidad del reino. La imagen del poder unipersonal 
y público dio lugar a toda una amplia serie de símbolos, tanto 
materiales como lingüísticos, con los que se representaba el poder 
real.61 Esas modalidades específicas, pensadas como lenguajes 

60	 Juan de Solórzano y Pereira, Política indiana, lib. iv, cap. xix, ed. Francisco 
Ramiro de Valenzuela, Mateo Sacristán, Madrid, 1736, p. 37.

61	 Véanse José Manuel Nieto Soria, Fundamentos ideológicos del poder real en 
Castilla (siglos xiii- xvi), Eudema, Madrid, 1988; Pilar Monteagudo Robledo, 
La monarquía ideal. Imágenes de la realeza en la Valencia moderna, Universidad 
de Valencia, Valencia, 1995; y Pilar Monteagudo Robledo, “La proclamación 
de Carlos iv en Málaga: la simbología del poder”, en Enciso, Jesús María 



42 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

discursivos y visuales, empleaban léxicos diversos, pero fueron 
organizadas a partir de una gramática semejante.62

Los fundamentos ideológicos del poder regio se sustentaban 
en la unión de la propaganda política y religiosa. Esa idea del 
mando real apoyado por Dios se expresaba por medio del men-
saje político incorporado en el lenguaje ceremonial.63 Una de las 
características de la realeza española fue la fuerte religiosidad ex-
presada en sus manifestaciones públicas, fundada en la particular 
relación entre el rey y Dios. El monarca, como representante de 
Dios en la tierra, ocupaba el lugar central en el universo designado 
a guardar la armoniosa ordenación de los seres. El sistema cere-
monial tuvo entonces como objetivo demostrar esa organización 
protegida por la divinidad, además de exponer la superioridad del 
poder real mediante ritos privativos de la realeza y la plasmación 
de una imagen global concreta del poder regio.64 El poder real 
sacralizado y la defensa del catolicismo se constituyeron en la 
única garantía de unidad. 

La difusión mediática de las imágenes regias que refleja-
ban el poder y la autoridad del rey comprendía un programa 
sumamente complicado. Los mensajes y los ideales, reforzados 
con medios visuales y ceremoniales, estuvieron dirigidos a los 

Usunáriz Garayoa y Roberto J. López, Imagen del rey, imagen de los reinos…, 
p. 165.

62	 Véanse Roger Chartier, “Prólogo”, en Fernando Bousa, Imagen y propaganda. 
Capítulos de historia cultural del reinado de Felipe ii, Akal, Madrid, 1998, p. 5.; 
y John Elliott, “Poder y propaganda en la España del Felipe iv”, en María 
del Carmen Iglesias, Carlos Moya Valgañón y Luis Rodríguez Zúñiga 
(comps.), Homenaje a José Antonio Maravall, vol. ii, Centro de Investigaciones 
Sociológicas, Madrid, 1985, pp. 15-42.

63	 José Manuel Nieto Soria, Fundamentos ideológicos…
64	 Según Ralph Giesey, las “ceremonias estatales” estaban ligadas a los con-

ceptos jurídicos tradicionales de la monarquía, que la representaban como 
parte de un orden jurídico constituido por la multiplicidad de entidades 
particulares, las cuales enfatizaban las definiciones mutuas de la Corona y 
del reino, así como los límites constitucionales sobre el poder real. Véase 
Ralph Giesey, “The King Imagined”, en Keith Michael Baker, The French 
Revolution and the Creation of Modern Political Culture. The Political Culture 
of the Old Regime, vol. i, Pergamon Press, Oxford, 1987, pp. 41-61.



43RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

súbditos, que jamás habían visto al monarca. La “monarquía 
universal” desarrolló una nueva iconografía áulica por medio de 
la síntesis de imagen y palabra como instrumento de codificación 
iconográfica. Los argumentos propagandísticos desplegados me-
diante emblemas, jeroglíficos, empresas y divisas eran uno de los 
vehículos para generar y difundir la nueva imagen del rey, para 
moldear, formar y unificar a la comunidad política en su amor 
hacia el monarca.65

Para Víctor Mínguez,66 la ausencia del monarca obligó a 
diseñar una imagen distante de la monarquía, contrarrestada por 
un mayor protagonismo de los virreyes o de los magistrados de 
la Audiencia, en nuestro caso. La fiesta oficial era un mecanismo 
de expresión y de difusión ideológica, justificativa y legitimadora 
de las potestades de la monarquía.67 Los acontecimientos de sig-
nificación política y con proyección pública fueron aprovechados 
por los monarcas para justificar el ejercicio de la autoridad regia. 
En la sociedad colonial, la figura del rey actuaba efectivamente 
como “centro activo del orden social”68 y de coerción, mediante 
ceremonias y fiestas. La práctica ritual de los Austrias, y luego de 
los Borbones, muestra hasta qué punto ellos supieron emplear 
con maestría y de forma eficiente la variedad de recursos que les 
ofrecían el ceremonial y las fiestas, que hacían presente al rey 
ausente, representándolo por medio de uno de los numerosos 
símbolos de majestad.

65	 Véanse Walter Euchner, Francesca Rogotti y Pierangelo Schiera (eds.), 
Il potere delle immagini. La metafora politica in prospettiva storica, Il Mulino, 
Bologna, 1991; y José María Gonzáles García, Metáforas del poder, Alianza 
Editorial, Madrid, 1998.

66	 Víctor Mínguez Cornelles, Los reyes distantes…
67	 La etiqueta y el ceremonial dominante en América no se transportaron en 

bloque, sino que se cristalizaron durante los reinados, principalmente, de 
Felipe ii, Felipe iii y Felipe iv, y mostraron una combinación de elementos 
de diversa procedencia: borgoñona, pero también castellana y portuguesa, 
y más tarde, en el siglo xviii, francesa.

68	 Clifford Geertz, “Centros, reyes y carisma: una reflexión sobre el simbo-
lismo del poder”, en Conocimiento local. Ensayos sobre la interpretación de las 
culturas, Paidós, Barcelona, 1994, p. 150.



44 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

El protagonismo eclesiástico durante las fiestas de carác-
ter cívico era imprescindible, ya que confirmaba la naturaleza 
teológico-sagrada de la realeza. Se trataba de la adaptación de los 
objetivos político-seculares de un formato ceremonial de origen 
litúrgico-religioso.69 En Indias, esa connotación religiosa del poder 
fue mucho más acentuada, debido a que el monarca reunía en una 
mano las espadas espiritual y temporal, lo que se expresó en las 
ceremonias mediante la legitimación religiosa del poder.

Los rituales religiosos fueron aplicados al campo político 
para poder transmitir el mensaje del poder regio sagrado. Los 
actos litúrgicos con referencia simbólica fueron utilizados, a 
su vez, como ceremonia política, en la que se diluía cualquier 
límite entre las dimensiones política y religiosa. La tradicional 
imbricación de liturgias políticas y eclesiásticas estaba orientada 
a la legitimación del sistema durante las fiestas cívico-religiosas; 
se trataba de “misas políticas”, rogativas o liturgias con motivo 
de alguna victoria militar, de la iniciación de una campaña o de 
la bendición de banderas, dándoles una proyección que iba más 
allá de lo puramente religioso o litúrgico. El respaldo eclesiástico 
se expresaba también en las ceremonias de acceso al poder o de 
jura al rey, donde la presencia de la Iglesia legitimaba y sacrali-
zaba tal acto. Esa legitimación era pronunciada en los discursos 
en nombre del monarca y en la participación eclesiástica en el 
desfile-procesión, siendo las más importantes las laudes regiae o 
himnos litúrgicos de alabanza durante la proclamación real, desde 
la Edad Media.70 El himno cantado “Te Deum Laudamus” fue un 
componente indispensable de los rituales políticos de proclamación 
real, de victorias militares, de finalización de desastres naturales 
y de festejos relacionados con el ciclo de vida de la realeza, como 
cumpleaños, casamientos y nacimientos, entre otros.

69	 Pablo Fernández Albaladejo (ed.), Monarquía, imperio y pueblos en la España 
moderna, Universidad de Alicante, Alicante, 1997. 

70	 Kantorowicz, Ernst, Laudes Regiae. Uno studio sulle acclamazioni liturgiche e 
sul culto del sovrano nel Medioevo, Medusa, Milano, 2006.



45RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

Ritual político de las juras y objetos “sagrados”
de la Monarquía hispana

El espacio urbano era un espacio de comunicación donde las élites 
no solo demostraban la lealtad y la fidelidad hacia la Corona, sino 
que expresaban, visualizaban y verbalizaban sus demandas hacia 
ella. Lo que en la Corte de Madrid se podía lograr mediante ac-
ciones más directas y por la presencia física de la familia real y de 
los órganos centrales de gobierno y de administración, en el resto 
de los lugares de la monarquía, la cohesión en torno al monarca 
debía intentarse por medio de resortes simbólicos, en particular 
de ceremonias públicas. Los rituales eran organizados a fin de 
demostrar lealtad al soberano y beneficiarse preferentemente de su 
gracia para la obtención y el mantenimiento de honores, mercedes 
y prebendas de todo tipo.

El objetivo central de los rituales cívico-religiosos era garan-
tizar la lealtad y la fidelidad del reino hacia el monarca por medio 
del ceremonial de juramento de los vasallos al nuevo rey.71 Ese 
ceremonial incluía el ritual de jura, que en América, a causa de la 
ausencia de la realeza, se hacía delante del retrato real y con el acto 
de besamanos a las autoridades reales en tanto representantes del 
monarca. El mensaje que se desprendía de tales ritos se convirtió 
en un importante instrumento de cohesión, el cual manifestaba 
una relación de sumisión de las autoridades y del pueblo. El ri-
tual de jura era público y de carácter propagandístico, mientras 
que el ritual de besamanos tenía una dimensión esencialmente 
jurídico-política y una significación legitimadora, y se realizaba 
en el exterior del edificio de la Audiencia o en el templo. Esos 
espacios de los actos litúrgicos y cotidianos se distinguían por los 
marcos escenográficos popular y cortesano, siendo indiscutible, sin 
embargo, la complementariedad propagandística que se producía 

71	 José Martínez Millán (ed.), Instituciones y élites de poder en la Monarquía 
Hispánica durante el siglo xvi, Universidad Autónoma de Madrid, Madrid, 
1992; y José Martínez Millán, La corte de Felipe ii, Alianza Universidad, 
Madrid, 1994.



46 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

entre ambos tipos de espacio. Las instituciones y las corporaciones 
de las ciudades se movilizaban para resaltar su fidelidad y su lealtad 
tanto a la monarquía como al rey que la representaba, para así 
afianzar la vinculación de ese territorio con el trono.

El sello y el pendón reales, exhibidos durante los rituales de 
jura, estaban recargados de majestuosidad y rodeados de veneración, 
y encarnaban la “omnipresencia” del soberano. La función política 
de tales símbolos permitía superar la ausencia física del monarca y 
contribuía a entender el poder regio, a hacer tangible su soberanía y 
a crear la ilusión de su presencia. De ese modo, según Norbert Elias, 
los símbolos del poder adquirían una vida independiente y asumían 
el carácter de fetiches de prestigio.72 El sello real representaba el sím-
bolo monárquico más común en América y su recepción se producía 
con gran pompa y proyección pública, como si correspondiera a la 
persona del mismo rey; asimismo, era el símbolo jurídico de mayor 
relieve en el derecho indiano. En Castilla, el sello real desplazó 
la corona, convirtiéndose en el máximo símbolo de la realeza; de 
hecho, las provisiones de la Audiencia cerradas con ese sello eran 
equivalentes a las despachadas por el propio monarca. Una Real 
Cédula de 4 de septiembre de 1559, en la que se pormenorizaban 
las solemnidades con que debía recibirse el sello real en Charcas, 
describía de la siguiente manera los detalles de dicho ceremonial: 

[…] cuando nuestro sello real entra en cualquiera de las Audiencias 
reales de nuestros reinos, entra con la autoridad que si nuestra real 
persona entrase y así es justo que se haga en esa tierra, vosotros y 
la justicia y regimiento de la ciudad salgáis un buen trecho fuera de 
ella a recibir nuestro sello y desde donde estuviere hasta el dicho 
pueblo vaya encima de una mula o de un caballo bien aderezado; y 
vos el regente y Oidor más antiguo le llevad por un medio con toda 
veneración que se requiere, según y como se acostumbra a hacer en 
las Audiencias Reales de estos reinos.73

72	 Norbert Elias, La sociedad cortesana, Fondo de Cultura Económica, 1993, 
p. 181.

73	 Diego de Encinas, lib. ii, fol. 291, citado en Bernardino Bravo Lira, “Sím-
bolos de la función judicial en el Derecho indiano”, en Poder y presión fiscal 



47RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

El sello real era recibido igual que se recibía a la autoridad 
regia, en las afueras de la ciudad, e iba acompañado del presidente, 
de los oidores, del arzobispo, del Cabildo, de personas de la Uni-
versidad y de las personas importantes de la ciudad. Los regidores 
destacados eran quienes llevaban el palio con el sello real, resguar-
dado dentro de una caja cubierta con un paño de espléndida tela. 
La caja o cofre iba sobre un caballo “ricamente enjaezado”, cuyas 
riendas eran tiradas por los alcaldes ordinarios. El cortejo se dirigía 
a la plaza principal de la sede de la Audiencia, donde encima de un 
tablado “pomposamente adornado” se llevaba a cabo el ritual de 
acatamiento, en presencia de un amplio público. La parte pública 
del ceremonial se acababa después de que la comitiva entraba a 
la sala del acuerdo, donde comenzaba el ceremonial privado. Los 
miembros de la Audiencia, en presencia del Cabildo secular y del 
público, se levantaban de sus asientos, besaban el sello real y lo 
colocaban sobre la cabeza como símbolo de acatamiento. Cabe 
aclarar que solo las autoridades de la Audiencia, y en ocasiones los 
miembros del Cabildo, tenían acceso al sello real, que permanecía 
oculto de la vista profana la mayor parte del año. Su ocultación 
premeditada significaba el uso de una formula clásica de la reli-
giosidad dominante: la ostia consagrada.

El pendón o estandarte real era la principal referencia simbólica 
a la idea de poder regio; se lo utilizaba como el símbolo institucional 
por excelencia del poder real y de la institución monárquica. Durante 
el ceremonial de fallecimiento regio y la consiguiente entronización 
del nuevo monarca, el uso propagandístico del pendón real alcanzó 
un relieve político de importancia y de la mayor trascendencia le-
gitimadora; ese uso simbolizaba la continuidad dinástica, mientras 
que la referencia a él expresaba la lealtad a la dinastía reinante. La 
presencia del pendón como símbolo de la soberanía real en los 

en la América española. Siglos xvi, xvii y xviii, Universidad de Valladolid, 
Valladolid, 1986, p. 246. Véase también Jaime Valenzuela Márquez, “Ri-
tuales y ‘fetiches’ políticos en Chile colonial: entre el sello de la Audiencia 
y el pendón del Cabildo”, Anuario de Estudios Americanos, vol. lvi, n.° 2 
(1999), pp. 413-440.



48 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

principales eventos legitimaba el poder real lejano, al igual que a las 
autoridades reales en calidad de sus representantes. La valoración 
sacralizadora dada al pendón como objeto de bendición, que en 
ocasiones era guardado en los templos y utilizado en los rituales 
políticos, era el resultado de ser un símbolo religioso de la realeza, 
carácter que alcanzaba por medio de los honores con los que se 
lo rodeaba, como el dosel y la almohada, y del incienso que se le 
echaba, lo que reforzaba su significado sagrado.

Portado por el alférez real, el pendón encabezaba el desfile 
público organizado por los regidores de la ciudad, en especial 
durante los actos legitimadores del poder real, confirmando así 
la “presencia” de la suprema autoridad en el territorio lejano. 
El pendón se convertía de ese modo en el sujeto principal de 
reverencia, por ser el símbolo del poder regio en las ceremonias 
políticas, cuyas funciones eran legitimadoras, entre ellas la recep-
ción de autoridades, el aniversario de la fundación de la ciudad, la 
procesión principal de Corpus Christi74 o las fiestas religiosas del 
santo patrono de la ciudad.75

El día de la proclamación de un nuevo monarca, se organizaba 
un cortejo a caballo, integrado por las principales autoridades, 
que según su orden jerárquico se dirigían hasta la casa del alférez 
real, donde se guardaba el estandarte. El paseo urbano pretendía 
unir los puntos neurálgicos de la ciudad: el poder civil, el poder 
religioso y el poder comercial. Alzar el pendón real en esos espa-
cios era poner de manifiesto la sumisión de todo el orden social y 
político urbano a la autoridad real. El protagonismo de las auto-
ridades locales en dicho ritual político se debía a la necesidad de 

74	 Sobre la celebración de la fiesta Corpus Christi en América existe una vasta 
literatura. Un valioso aporte acerca de esa celebración en Cochabamba, en 
particular en el periodo de la sublevación de Alejo Calatayud, es el de Alber 
Quispe Escobar, “Ritual político y cívico…”.

75	 Junto con los pendones reales, en las ceremonias políticas se utilizaban 
los pendones de algunos patronos, como el de Santiago, vinculado a la 
conquista. Véase Guillermo Lohmann Villena y Francisco de Toledo, 
Disposiciones gubernativas para el Virreinato del Perú 1569-1574, Escuela de 
Estudios Hispano-Americanos, Sevilla, 1986, p. 368.



49RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

fortalecer la aceptación y la adhesión al poder regio. La actitud de 
acatamiento hacia la autoridad regia se reflejaba en rituales como 
la lectura en voz alta de la cédula real y el beso del estandarte por 
las autoridades que se encontraban sobre el estrado, hincadas y 
con sus cabezas descubiertas.76

El nuevo rey se hacía presente a distancia por medio del sello, 
del pendón, de una carta real y, sobre todo, del retrato real, el cual 
era venerado durante el acto de juramento. Dicho retrato era situa-
do debajo del dosel y encima de un tablado construido en la plaza 
principal.77 Con ese acto, que simbolizaba la presencia material del 
monarca, no terminaba la relación ente los dos objetos-símbolos: 
el pendón y el retrato real. Después del ritual de juramento y del 
paseo por la ciudad, el pendón era colocado a los pies de los retra-
tos reales fijados en la fachada del Cabildo secular. Igualmente, al 
terminar los festejos, el pendón se depositaba en la casa del alférez 
real, debajo de un dosel a los pies de los retratos reales. El lenguaje 
corporal durante la jura de la lealtad al rey incluía posturas, gestos 
y movimientos que transmitían determinados significados,78 como 
la veneración del retrato y del pendón reales; el arrodillarse en una 
o en las dos rodillas sobre la tierra, trasmitía una idea de fidelidad, 
similar al gesto religioso frente a Dios; o la posición de las manos 
del alférez real mientras manipulaba y sostenía el pendón frente 
al público, entendiendo, además, que las manos juntas estaban 
relacionadas “con el ritual de vasallaje”.79 Se trataba de un acto 
de adoración, humillación, penitencia y reconocimiento frente a 
la potencia divina. Con ello, el ritual de juramento de fidelidad al 
rey adquiría valor sacramental.80

76	 Jaime Valenzuela Márquez, “Rituales y ‘fetiches’ políticos en Chile colo-
nial…”.

77	 María Pilar Monteagudo Robledo, “La proclamación de Carlos iv en 
Málaga…”.

78	 Jean-Claude Schmitt, Le Corps, les rites, les rêves, le temps. Essais d’anthropologie 
médiévale, Gallimard, París, 2001.

79	 Jean-Claude Schmitt, Il gesto nel medioevo, Editori Laterza, Roma, 1990, 
p. 280.

80	 Ibídem, p. 270.



50 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

El contacto con el objeto sacro en el juramento era muy 
corriente en la sociedad romana pagana. La práctica consistía, al 
momento de jurar, en tocar el objeto que simbolizaba la divinidad. 
El valor del gesto radicaba en dar fuerza a la palabra y constituir un 
verdadero rito sacralizado. La palabra y el gesto fueron pensados 
como las “fuerzas creativas” de la realidad tangible y permanente, 
constituyendo un nexo entre la palabra y el poder. El valor simbó-
lico de la mano se expresaba en el lenguaje jurídico, que indicaba 
la estrechez de una situación del potestato del ciudadano romano. 
Por ejemplo, el mancipatio era un acto solemne y formal con el 
cual se transfería “una cosa de una esfera potestativa a una otra”81 
y se resaltaba el verbo ‘emancipar’, que en su origen equivalía a la 
expresión “tomar con la mano”. La mano, en particular la dere-
cha, era entonces considerada la parte del cuerpo desde donde se 
irradiaba la “buena” potencia del individuo. La mano, con relación 
a la potencia divina, concentraba la energía del cuerpo y era califi-
cada como un instrumento privilegiado a través del cual la antigua 
comunidad romana estabilizaba el contrato con lo trascendente.

Aquel valor se acrecentaba mediante enunciados simbólicos. 
Estos consistían en la repetición de una palabra determinada en 
una parte del juramento, lo que garantizaba y sacralizaba la de-
claración de “guardar y cumplir la fidelidad que debéis a dios y al 
rey vuestro señor natural y los reyes sucesores de la corona real de 
Castilla y de León”.82 El presidente de la Audiencia (o el oidor más 
antiguo) tomaba el estandarte de las manos del alférez y gritaba 
una frase, más o menos estereotipada, utilizada como fórmula 
de legitimación política; en voz alta pedía tres veces: “Silencio, 

81	 Sergio Bertelli y Monica Centanni (eds.), Il gesto nel rito en el ceremoniale 
dal mondo antico ad oggi, Ponte alle Grazie, Florencia, 1995, p. 75. Véase 
también Claudia Patricia Salcedo de Patarroyo, “Evolución de las relacio-
nes absolutas y relaciones relativas en el derecho romano arcaico”, Misión 
Jurídica, vol. 3, n.° 3 (2010), p. 215.

82	 Esta frase forma parte de las proclamaciones de los reyes. Véase Noticia de 
las fiestas celebradas por la m. n. l. y valerosa ciudad de La Plata, en el Reyno del 
Perú, en la proclamación del Señor Rey don Carlos iv, el día 26 de septiembre de 
1789, Imprenta Real, Madrid, 1791, p. 2.



51RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

silencio, silencio. Oíd, oíd, oíd”. Luego venían las palabras de 
juramento: “Castilla y las Indias por el Rey… que Dios guarda”, 
a lo que todos respondían: “Viva, viva”. Ese acto se acompañaba 
con salvas y demostraciones de gallardía con las armas y el batido 
de banderas. La repetición verbal buscaba aclarar el lenguaje litúr-
gico, mientras que los gestos miméticos, que se actualizaban con 
la repetición, pasaban a ser los gestos simbólicos. El juramento se 
acompañaba con el gesto de tocar el pendón o el libro sagrado.83

El juramento público de fidelidad y la aclamación del nuevo 
rey simbolizaban cambio/continuidad en el juego simbólico de 
la monarquía. En tanto poder que mediante la puesta en escena 
de una herencia garantiza sus privilegios, los comportamientos 
rituales transmiten y mantienen una imagen del pasado. Para 
Balandier, el pasado se convierte en fuente de legitimidad por 
medio de imágenes, símbolos y modelos de acción, y permite 
emplear una historia idealizada, construida y reconstruida según 
las necesidades y al servicio del poder.84 En ese sentido, el pasado 
se “reactualiza” a través del presente, lo que lo hace eterno, sig-
nificativo y significador; el pasado, entonces, da continuidad al 
presente (en este caso a la monarquía y al monarca) y le transfiere 
estabilidad, permanencia y eternidad, aspirando al futuro. Si se ba-
jaba el estandarte como símbolo de luto por el soberano fallecido, 
se procedía de inmediato a usarlo de nuevo, significando con ello 
la llegada sin interrupción del sucesor. De esa manera, los actos 
conmemorativos, deliberadamente formalizados, estereotipados 
y repetitivos, incapaces de sufrir variaciones espontáneas, no solo 
implicaban continuidad con el pasado, sino que clamaban explí-
citamente por dicha continuidad. 

La perpetuidad de la dinastía solía plasmarse con gestos ha-
bituales en los ritos funerarios y mediante actos realizados con 
motivo de los juramentos de los príncipes, con los que se legiti-
maba la sucesión. La idea política de que la dignidad nunca moría 

83	 Sergio Bertelli y Monica Centanni (eds.), Il gesto nel rito en el ceremoniale 
dal mondo antico ad oggi, Ponte alle Grazie, Florencia, 1995, p. 75.

84	 Georges Balandier, El poder en escenas…, p. 18.



52 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

se reflejaba en el hecho de que la efigie real estuviera presente en 
todos los actos ceremoniales, lo que significaba la representación 
simbólica del rey. Durante los actos de jura a un nuevo monarca 
se erguían los tablados, donde se colocaba el retrato real, delante 
del cual se organizaba la ceremonia propiamente dicha.

El retrato del nuevo rey bajo un dosel reforzado con alego-
rías, jeroglíficos y epigramas presidía y recibía el homenaje de la 
ciudad. En algunas ocasiones, en Potosí, se levantaba más de un 
tablado. Ese fue el caso del ritual político de la jura al rey Luis 
Fernando i, cuando en la plaza principal se erigió “un tablado muy 
eminente en cuya principal parte se vio la imagen del señor Luis 
Fernando i puesto a caballo (que sólo se hizo de pincel para esta 
función) debajo de dosel y todo el tablado cubierto de ricas sedas”, 
y “en la plaza de la Compañía de Jesús estaba otro tablado con la 
efigie, encima, de su majestad”.85 En cada tablado se hicieron los 
rituales de jura.86

Como ningún otro evento, las fiestas de jura al nuevo rey 
y las exequias contribuían a consagrar y a fortalecer el régimen 
vigente. La referencia al pasado servía para confirmar el orden 
social presente y, a la vez, tendía a preservar la estabilidad y la 
inmutabilidad de las jerarquías, los valores, las normas y los tabúes 
religiosos, políticos y morales corrientes.87 Esos actos tenían mayor 
importancia en las colonias, por el hecho de que el rey ausente 
y distante podía afectar en muchos aspectos de la relación del 
monarca con sus súbditos. En el caso de América, su distancia 
de la Península acrecentaba la ausencia a medida que aumentaba 
la autonomía de los representantes del rey. De ahí surgió la in-
tensificación de la propaganda áulica, en la que se resaltaban los 

85	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la…, t. iii, lib. v, cap. 12, 
p. 50.

86	 Sobre la jura de Luis i en México, véase Gonzalo Tlacxani Segura, “El ju-
ramento de la ciudad de México a Luis i de Borbón. El testimonio histórico 
del gremio de plateros, 1724”, Revista de Historia de América, 159 (2020), 
pp. 51-78.

87	 Mikail Bakhtin, La cultura popular en la Edad Media y Renacimiento, Barral 
Editores, Barcelona, 1974, p. 14.



53RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

aspectos concernientes a la pervivencia y a la omnipresencia de 
los monarcas lejanos en las Indias. Se convencía a los súbditos de 
que la ausencia del soberano era solo física, pues su imagen estaba 
presente continuamente en la vida pública americana. Se buscaba 
sustituir la ausencia física por una presencia simbólica y próxima 
del rey, participando en los festejos dedicados a los acontecimientos 
de la familia real: natalicios, bodas, coronaciones, fallecimientos 
y otros. Por medio de las creaciones artísticas se divulgaba la idea 
del triunfo del poder regio más allá de la muerte, se legitimaba a 
su sucesor y se glorificaba a la dinastía.

Ritualidad funeraria, simbología y teatralidad del rey ausente

La simultaneidad de las ceremonias funerarias y de proclamación 
del nuevo monarca, dos de los mecanismos rituales más impor-
tantes, difundía la idea de la inmortalidad regia como fórmula 
de expresión de la continuidad de la institución monárquica y 
de todo lo que representaba. Por medio de esas ceremonias, 
precisamente, se expresaba el concepto de los “dos cuerpos del 
Rey”:88 el primero basado en la doble dimensión de la persona 
regia (una dimensión mortal y otra humana) y el segundo re-
presentando la idea de continuidad del reino, de la dinastía y de 
la dignidad real.

Las ceremonias regias proyectadas en las Cortes provinciales 
tenían como centro la presencia del monarca y de la monarquía, 
aunque de modo simbólico, acortando las distancias entre el rey 
ausente y los súbditos: el rey no estaba presente físicamente, pero 
sí en sus imágenes y de manera muy eficaz. Esa doctrina permitía 
solucionar conceptualmente los problemas de las sucesiones o los 
conflictos del periodo de interregno. Los ritos funerarios por la 
muerte del monarca eran una fórmula de expresión de la conti-
nuidad de la institución monárquica y tenían como fundamento la 
idea de la inmortalidad regia, conceptualizada por el historiador 

88	 Ernst Kantorowicz, Los dos cuerpos del rey. Un estudio de teología política me-
dieval, Alianza Universal, Madrid, 1985, p. 407.



54 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Ernst Kantorowizch como rex qui nunquam mortur: el rey nunca 
muere. La muerte del monarca y la inmediata elevación al trono 
del nuevo monarca exaltaban la continuidad de la dinastía y la 
dignidad real, diferenciándose la persona individual del rey mortal 
de otra que era pública y tenía un carácter inmortal. Al igual que 
la imagen de Cristo, el rey tenía dos cuerpos: uno natural, mortal 
y sometido a debilidades consustanciales al ser humano, y otro 
político (constituido para dirigir al pueblo), invisible, inmortal, 
infalible y destinado a una continuidad histórica.

La celebración de las honras del monarca difunto se realiza-
ba, según el orden establecido, en tres partes: la arquitectónica, 
encargada al Cabildo de la ciudad, para la construcción de piras 
funerarias o túmulos en las iglesias; la ideológica, encargada al cle-
ro, consistente en la elaboración de epitafios, jeroglíficos y lemas, 
y el diseño de alegorías, escenas mitológicas y cuadros históricos, 
principalmente; y la propiamente festiva. La representación ico-
nográfica estaba acompañada por un programa acústico y visual 
que incluía, por ejemplo, el “repique [de] las campanas […], luces, 
aseos, aromas, fragancias y adornos muy exquisitos”.89

Aquellas celebraciones públicas tenían un gran poder de con-
vocatoria y contaban con la presencia no solo de las autoridades, 
sino de los habitantes de las ciudades y de las áreas rurales. Me-
diante la presencia de las autoridades reales, eclesiásticas y locales 
se plasmaba la adhesión a la dinastía reinante y a la institución 
monárquica en general.90 La participación de diferentes grupos 
de indígenas confirmaba su pertenencia al cuerpo político de la 

89	 Pedro Ramírez de Águila, Noticias políticas de Indias, p. 179.
90	 Sobre las celebraciones de coronación, muerte, matrimonios reales, véan-

se Javier Varela, La muerte del rey. El ceremonial funerario de la Monarquía 
española (1500-1885), Ediciones Turner, Madrid, 1990; María Jesús Mejía 
Álvarez, “Muerte regia en cuatro ciudades peruanas del barroco”, Sevilla, 
Anuario de Estudios Americanos, xlix (1992), pp. 189-205; y Magdalena Cho-
cano Mena, “Poder y trascendencia: la muerte del Rey desde la perspectiva 
novohispana (s. xvi y xvii)”, Revista Jahrbuch für Geschichte Lateinamerikas, 
36 (1999), pp. 83-105.



55RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

sociedad, aceptando su posición como vasallos del rey y recono-
ciéndolo como protector y juez superior. Arzáns se refirió a la 
celebración de las exequias reales en Potosí, en 1559, como de 
“muchas demostraciones de sentimiento” de los indios, que en su 
idioma lamentaban “la muerte del Rey, su señor y su Carlos”.91 
Según el cronista:

[…] bien conocían estos naturales lo mucho que este catolicísimo 
monarca había mirado por el bien de sus almas, procurando con 
grande empeño su conversión y la libertad y alivio de sus personas, 
quitándoles de la crueldad de todos aquellos que a título de conquis-
tadores los maltrataban contra toda la razón y caridad.92

Diversos testimonios sobre la masiva participación de los 
indígenas en esas celebraciones se incluyen en otra parte del texto 
de Arzáns, quien con lujo de detalles describió las ceremonias de 
aquellas exequias reales por la muerte del rey Felipe ii y aseguró 
que en la procesión estuvieron organizados en grupos 200 in-
dígenas yanaconas del rey, 500 indios de los dueños de minas y 
trapiches, cuatro compañías de indios, los mitayos y los caciques; 
todos ellos vestidos de negro.93 La organización de los indígenas 
en el cortejo por categorías laborales y fiscales significaba, según 
Carmen Salazar-Soler, la importancia del pacto colonial, repen-
sado desde Potosí y desde la organización del trabajo de la mina, 
y particularmente a partir de la mita.94

La celebración de las ceremonias fúnebres se desarrollaba 
según los parámetros establecidos a partir de los siglos xv-xvi en 
la teoría jurídica de los “dos cuerpos del Rey”, por la cual el mortal 

91	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la…, t. i, lib. iv, cap. 6, 
p. 111.

92	 Ibídem.
93	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la…, t. i, lib. v, cap. 29, 

p. 239.
94	 Carmen Salazar-Soler, “‘Con igual pie pisa la muerte las altas torres que 

las humildes chozas de los pobres’: la muerte de los reyes de España vista 
desde Potosí, Alto Perú (siglos xvi al xviii)”, e-Spania [en línea], 17 (2014).



56 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

corpus natural era compensado con el corpus místico; es decir, en 
ocasión de la muerte de los monarcas, sus exequias en América se 
representaban íntegras, con catafalco vacío que imitaba la presen-
cia del “Rey imaginario”. Ese simbólico castrum doloris o catafalco 
constituía el centro de las honras fúnebres litúrgicas y el fastuoso 
acontecimiento de las exequias. Originalmente, se entendía con 
ese término solo el pedestal sobre el que se colocaba al muerto; 
con la creciente complejidad del rito litúrgico, el castrum doloris 
también fue llamado catafalco, túmulo, pira, obelisco, mausoleo 
o simplemente máquina. 

Tales construcciones funerarias fueron clasificadas como arte 
efímero, al igual que los arcos triunfales, porque eran construidas 
con madera, lienzo, estuco, yeso o cartón, y eran pintadas en un 
modo que daba la impresión de ser hechas con materiales nobles. 
Sus formas arquitectónicas tendían a ser altas, alcanzando con 
frecuencia asombrosas dimensiones. Por la muerte del rey Felipe 
ii, en Potosí “señalaron cuatro artífices carpinteros para la fábrica 
[fabricación] de un excelente mausoleo que se obró en la iglesia 
mayor”,95 relata Arzáns, lo que se confirma en las actas del Ca-
bildo de Potosí96 y en La Plata, según los autos y las relaciones 
en cuanto a la muerte del rey Felipe ii y de la reina Margarita, 
en 1611. El mensaje era transmitido a través de decorados, jero-
glíficos y emblemas establecidos en las piras o túmulos erigidos 
en los templos, a efecto propagandístico, y en un espectacular 
despliegue de imágenes simbólicas en el espacio urbano. En el 
catafalco se encontraba la figura simbólica del rey muerto, como 
por ejemplo durante las exequias por la muerte de Luis Fernando 
i, aunque, en esa oportunidad, “no quiso el vicario eclesiástico se 
pusiese la acostumbrada cama de campo que con estatua real se 
acostumbraba, porque haciéndose muy cultista dijo ser indecente 
una cuja, aunque fuese de casados delante del sagrario”.97

95	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la…, t. i, lib. v, cap. 29, p. 239.
96	 Carmen Salazar-Soler, “‘Con igual pie pisa la muerte…’”.
97	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la…, t. iii, lib. ii, cap. 8, 

p. 209.



57RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

A la vez que esas construcciones arquitectónicas efímeras 
proporcionaban el tono monumental y suntuoso que se perseguía, 
servían de soporte para expresar un programa simbólico.98 Así, los 
escudos y las estatuas representaban tanto el poderío terrenal del 
monarca como el duelo de sus vasallos; y la alegoría de los ríos 
mostraba de manera hiperbólica las lágrimas derramadas por el 
difunto.99 Una atención especial se les prestaba a los aconteci-
mientos de la vida del monarca difunto, con el propósito de glo-
rificarlo y venerarlo. En Potosí, al túmulo de Carlos v en Potosí 
le acompañaban imágenes de los hechos de la conquista, “con sus 
letras pintadas por todas partes del castillo y [del] Cerro”.100 Ese 
castillo, sustentado sobre dieciocho columnas altas y gruesas, era 
más pretencioso que el de México, que solo tenía doce columnas, 
según Arzáns.101 “Los triunfos que alcanzaban en varias partes del 
mundo sus reales armas”102 constituyeron también el tema princi-
pal de las exequias por la muerte de Felipe ii en la Villa Imperial.

Al analizar los textos de Arzáns se puede concluir que los 
túmulos reales en Potosí portaban los símbolos y los emblemas 
clásicos para exaltar el poder real. El de Felipe ii, por ejemplo, con 
su cúpula que representaba el Cerro Rico, estaba encabezado por 
un águila imperial como símbolo real y llevaba la corona, el cetro, 
la espada y el mundo como insignias reales. Esos elementos sim-
bólicos de distinción iconográfica del monarca estaban presentes 
también en otras construcciones efímeras, ya que la corona y el 
cetro eran los objetos alegóricos que representaban directamente 

98	 Teresa Gisbert, “La fiesta y la alegoría…”, pp. 145-191; José Miguel Mo-
rales Folguera, Cultura simbólica y arte efímero en Nueva España, Junta de 
Andalucía, Sevilla, 1991; y Luis Javier Hernández, Cuesta, “México insigne 
honras celebro a su rey: algunas precisiones sobre el ceremonial fúnebre 
de la dinastía de los Austrias en la Nueva España”, Via Spiritus, Revista de 
História da Espiritualidade e do Sentimento Religioso, 15 (2020), pp. 111-136.

99	  Javier Varela, La muerte del rey…
100	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la…, t. i, lib. iv, cap. 6, 

p. 111.
101	 Ibídem.
102	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la…, t. i, lib. v, cap. 29, 

p. 239.



58 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

el poder regio, con los cuales se identificaba al futuro monarca 
en su nueva condición de sucesor al trono. Mientras que la espa-
da, símbolo de la justicia regia, hacía referencia al rey-juez que 
mantenía la justicia en su reino, el globo, coronado por la cruz, 
simbolizaba la imagen del rey cristianísimo y vicario de Dios, y 
la esfera o esferas terrestres como reflejo del poder sobre los dos 
mundos. De la consideración del rey como vicario, ministro o 
vasallo de Dios o de Cristo se derivaba, por un lado, el deber de 
obediencia por parte de los súbditos, pues el rey actuaba en nombre 
de Dios; resistir al rey era resistir el orden de Dios.103

Las insignias reales, como el estoque, el cetro y la corona, tam-
bién tenían un uso ceremonial: eran llevadas durante la procesión 
fúnebre hasta el recinto sagrado por la comitiva, compuesta por 
hombres de cierta categoría y prestigio social de la ciudad. El águila, 
uno de los símbolos más usados desde la época de Carlos v, señalaba 
la calidad imperial de los monarcas; asimismo, se le atribuía un 
valor de signo de victoria, transgresivo y propagador de la fama, de 
connotaciones claramente militares. El uso de las insignias reales 
y del águila (austricista) como emblemas dinásticos muestra el 
empeño de la época de representar las mismas virtudes políticas 
y religiosas, al margen de la personalidad de un rey concreto. El 
símbolo del águila, apoteosis funeraria de los emperadores roma-
nos, ofrecía una imagen de poder similar a la figura del cóndor 
andino y formaba parte del escudo de Potosí; su uso era bastante 
frecuente en las celebraciones públicas, entre ellas las organizadas 
para la jura al rey Luis Fernando i, en Potosí, donde se construyó 
“un formidable castillo” en cuyas almenas había unos leones y, 
como remate, un águila imperial.104

Las pinturas, los jeroglíficos, las esculturas y los retratos cons-
tituían un instrumento indispensable del aparato propagandístico 

103	 Manuel García-Pelayo, Los mitos políticos, Alianza Editorial, Madrid, 1981, 
p. 240.

104	 Acerca de la jura de Luis i en México, véase Gonzalo Tlacxani Segura, 
“El juramento de la ciudad de México a Luis i de Borbón. El testimonio 
histórico del gremio de plateros, 1724”, Revista de Historia de América, 159 
(2020), pp. 51-78.



59RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

durante las juras o festejos de proclamación de un monarca a su 
llegada al trono, o en los matrimonios de los monarcas reinantes. 
Para construir imágenes apologéticas del monarca reinante, los 
discursos simbólicos no solo se referían a la personalidad de un 
determinado rey, sino que aludían a la imagen dinástica en general. 
El factor determinante en la elaboración de la imagen real oficial 
en América se justificaba en la distancia; de ahí que se diera más 
énfasis a una única imagen, institucional y dinástica, en disfavor 
de las iconografías concretas de los distintos monarcas.

La imagen dinástica era construida a partir de los programas 
propagandísticos de arte efímero y difundía la iconografía de la 
familia real en sus varias generaciones de antepasados, así como 
emparentando a los monarcas hispanos con reyes históricos o 
incluso mitológicos. Para ese fin, se recurría a la teatralización 
como el recurso más adecuado para representar la relación 
entre la Monarquía española y los diversos monarcas míticos e 
históricos. La presencia de los antepasados dinásticos junto al 
monarca simbolizaba el espejo en el que se miraba hasta entonces 
el príncipe heredero y, tras asumir el trono, lo haría el monarca 
coronado. Las imágenes de Carlos v y Felipe ii eran considera-
das el ejemplo de príncipes para todo gobernante posterior. La 
imagen real era parte esencial de la fiesta regia. Esto fue esta-
blecido definitivamente en el reinado de Felipe iii, cuya imagen 
dinástica fue una de las referencias iconográficas más utilizadas 
durante la dinastía de los Austrias, y no solo para las exequias, 
sino en festejos de los matrimonios reales o incluso durante las 
mascaradas, donde había presentaciones y desfiles para mostrar 
la genealogía que remitía hasta los reyes de Austria de los siglos 
xvi y xvii, abarcando inclusive a los reyes medievales de la Casa 
de Castilla y León.

El programa cosmológico era igualmente parte importan-
te del acto que era acompañado de un premeditado repertorio 
simbólico-ideológico. Las alegorías de Asia, África, Europa y 
América, exhibidas en los cuatro costados del carro donde estaban 
representadas personas reales, aludían a la idea de las posesiones 
y del poderío de la Monarquía de España, y al tema de las cuatro 



60 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

partes del mundo.105 A su vez, el programa iconográfico de las 
mascaradas coloniales reflejaba las pretensiones políticas de la 
Monarquía española, por medio de las representaciones de los 
pueblos europeos bajo la soberanía de los Habsburgos. Era de esa 
manera que se expresaba la idea de una monarquía universal, cuyo 
dominio y peso dinástico y territorial no tenía fronteras naturales, 
religiosas ni políticas, y cuya parte importante se sentía en Charcas, 
porque “no hay otro Potosí”.

La visión imperial de la historia se reflejaba mediante la crea-
ción de paralelismos entre el Imperio español y el Imperio romano, 
señalando que ambos estaban compuestos por muchos pueblos 
sometidos a un mismo gobernante. Se producía así una síntesis 
cultural presente en la emblemática que unía la tradición clásica 
con la cultura cristiana dominante; se trasladaba la imagen mítica 
de la Antigüedad romana imperial a los modelos de gobierno del 
Imperio español de los Austrias. Los acontecimientos de entonces 
eran representados como si fueran réplicas de acciones de perso-
najes históricos y bíblicos. Ese juego de perspectivas y de reflejos 
históricos permitía crear un universo referencial de continuidad 
y de legitimidad política. Con fines propagandísticos, se emplea-
ban emblemas, empresas o divisas relacionados con el mundo de 
la mitología, como una combinación de imágenes y de textos, 
construyendo de ese modo composiciones pictórico-literarias.

El ideal de la Antigüedad clásica grecorromana y de la Edad 
Moderna estaba presente en la arquitectura efímera que se armaba 
para los festejos regios. Los arcos de triunfo, los catafalcos y los 
carros alegóricos eran cargados de pinturas, esculturas y jeroglí-
ficos, los cuales rememoraban las hazañas de dioses y de héroes 
antiguos. Se representaba a los reyes como los nuevos herederos 
de Roma, aludiendo a una monarquía universal como el auténtico 
Estado sucesor de la orbis terrae romana. El papel de los herederos 
del Imperium Romanum no se debía solo a su posición histórica 

105	 Teresa Gisbert, “La imagen del poder en los Andes”, en Imagen del poder. 
vi Encuentro Internacional sobre Barroco, Fundación Visión Cultural, La Paz, 
2012, pp. 13-23.



61RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

ni a su poderío militar, sino a su singular devoción por la religión 
cristiana. Se afirmaba que los Habsburgos españoles, en calidad 
de herederos de Augusto, habían sido elegidos por Dios como 
agentes de la unificación final del mundo sobre la base de la fe 
cristiana. Los antecedentes romanos, bíblicos y medievales se 
constituyeron así en un complejo sistema de referencias heroicas, 
políticas, imperiales y jurídicas. Por medio de lemas y de jeroglí-
ficos clásicos se establecieron correspondencias y paralelos entre 
el héroe clásico y el rey, siendo los personajes o modelos míticos 
e históricos por imitar.

La imagen solar, entre todas las metáforas astrales aplicadas a 
la Monarquía española durante más de dos siglos, fue una de las 
preferidas y de las más emblemáticas, hasta convertirse en depo-
sitaria de múltiples significados.106 Esa metáfora era la que mejor 
representaba el intento de divinización del rey y la que reforzaba 
el carácter universal del imperio donde “no se ponía el sol”.107 A 
partir del Renacimiento, la figura del rey pasó a ser considerada 
como central; de la misma manera, en tanto símbolo real, la Cor-
te se ubicaba en el centro espacial del territorio y era, también, 
el centro político y espiritual de la monarquía. El recurrir al Sol 

106	 En el terreno iconográfico, el simbolismo del Sol supuso el principal punto 
de fricción entre los Habsburgos y los Borbones, y reflejó la competencia 
entre España y Francia por la hegemonía en Europa. Mientras que las 
imágenes de Felipe iv como Hércules-Sol y de su sucesor Carlos ii como 
“señor absoluto de los mundos” constituían el eje central del programa 
cosmológico austriaco, el símbolo del Sol sobre el globo se convirtió en 
emblema oficial de Luis xiv, expresando con ello la pretensión “de gober-
nar también en otros imperios”. Véase Andrea Sommer-Mathis, El teatro 
descubre América…, p. 57.

107	 Esta frase se originó en el siglo xvi a partir de la expresión de fray Francisco 
de Ugalde al emperador Carlos v, quien poseía territorios en Europa y en 
América, islas en el Atlántico y en el Mediterráneo, y ciudades en el norte 
de África. Con la incorporación de las islas Filipinas y de los archipiélagos 
de Micronesia durante el reinado de Felipe ii, esa expresión recibió mayor 
importancia. Véase Virgilio Bermejo Vega, “Princeps ut Apolo. Mitología 
y alegoría solar en los Austrias hispanos”, Actas de i Simposio Internacional 
de Emblemática. Diputación Provincial de Teruel, Instituto de Estudios 
Turolenses, Teruel, 1994, p. 486.



62 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

como símbolo del monarca fue reforzado para seguir la tradición 
de considerar la importancia del astro de la luz y del calor, y porque 
después de la revolución copernicana estaba claro que el Sol era el 
centro del universo, igual que el monarca lo era de su reino.108 A la 
hora de representar a los reyes distantes, el alcance de los rayos del 
Sol atenuaba la distancia que separaba a los reyes de sus súbditos. La 
metáfora solar también contribuyó a la construcción de la imagen 
dinástica, pues así como el Sol vuelve a brillar en el horizonte luego 
de un eclipse o tras el ocaso diurno, un rey sustituye al otro.109 El 
Sol y el ave fénix, únicos e inmortales, simbolizaban entonces un 
rey único, la institución monárquica y, en un sentido más concreto, 
la dinastía; además, se establecía un nexo directo entre el príncipe 
y Dios, siendo el Sol el símbolo del poder divino.110

Las metáforas usadas para Felipe iv, conocido como “Rey-
planeta”, y Carlos ii, llamado “el eclipse solar”, acentuaban el 
sentido político de las composiciones simbólicas.111 La imagen 
del rey Felipe iv como el rey-planeta, el original rey Sol, fue 
elaborada por el conde-duque de Olivares para devolverle a la 
realeza su autoridad en la sociedad, en la cual el balance político 
estaba en manos de los grandes de Castilla. Con Carlos ii se 
insistió en el simbolismo del Sol y en su enaltecimiento como 
Rey Sol del Orbe,112 lo que se convirtió en la mayor apoteosis de 
la Casa de Austria. Los Borbones adoptaron la simbología del 
soberano español; de ahí que Felipe v fuera comparado con “el 
sol de entrambas monarquías para eclipsar las otomanas lunas”.113 

108	 Agustín González Enciso, Jesús María Usunáriz Garayoa y Roberto J. 
López, Imagen del rey, imagen de los reinos…, p. 4.

109	 Víctor Mínguez Cornelles, Los reyes solares. Iconografía astral de la Monarquía 
Hispánica, Universitat Jaume i, Castelló de la Plana, 2001.

110	 Víctor Mínguez Cornelles, Los reyes distantes…, p. 61.
111	 John Elliot, “Philip iv of Spain, Prisoner of Ceremony”, Arthur Geoffrey 

Dickens (ed.), The Court of Europe, London, Thames and Hudson, 1977, 
pp. 169-191; John Elliot, “Poder y propaganda…”, p. 15-43.

112	 Víctor Mínguez, La invención de Carlos ii. Apoteosis simbólica de la Casa de 
Austria, Centro de Estudios de Europa/Hispánica, Madrid, 2013.

113	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la Villa…, t. ii, lib. x, cap. 18, 
p. 404. Véase también José Miguel Morán Turina, La alegoría y el mito: la 



63RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

Durante los festejos por el nacimiento del príncipe Luis Fernando 
i, en La Paz se resaltaron las comparaciones del príncipe con el 
cielo:

[…] sol Ludovico, pues de las luces que esparce, aun es bien clara 
cifra su nombre, ludouicus ex nomine lucis dator exprimitur, no pare-
ciera bien que en la noche en que con el sol que le retirara se mira 
ausente su copia, hubiese luz que no llorase mustia o ardiente maci-
lenta caresiendo deste sol, y como a la mañana al renazer en la cuna 
de su oriente, se hallauan sus amantes vasallos con Luiz copiado en 
ese brillante corazón del cielo.114 

Las imágenes incorporadas por medio de la pintura, la arqui-
tectura efímera y el teatro durante las celebraciones públicas se 
aliaron eficazmente para trasmitir ideas, significados y mensajes 
vinculados a la práctica del poder,115 que resaltaban la virtud, 
la sabiduría, el valor y la belleza como cualidades asociadas a la 
figura genérica del rey. Un monarca virtuoso era el sostén de la 
monarquía, dado que la virtud era fundamento y garante de un 
Estado, así como ejemplo y modelo de comportamiento para sus 
vasallos. Decía Arzáns: “Los representantes están haciendo en el 
teatro los papeles de los reyes y príncipes de la tierra”;116 y conti-
nuaba: “¿En qué se diferencian estos señores de los comediantes? 
En generosísima singularidad de las virtudes; en faltándoles estas, 
tan comediantes se quedan como los otros”.117

imagen del rey en el cambio de dinastía, (1700-1759), Universidad Complutense 
de Madrid, Madrid, 1982.

114	 Archivo General de Indias, Charcas, 220, “Celebraciones del nacimiento 
del prícipe Luis Fernando i y las demostraciones deuidas a tan soberano 
asumprto como el más ymportante suceso que pudo esperar para su mayor 
gloria y prosperidad”, en la ciudad de La Paz, “como tan fieles vasallos de 
v.m.”, La Paz, 26 de diciembre de 1708, f. 4.

115	 Véase Andrés Eichmann Oehrli, “Nuevas notas sobre el teatro en Char-
cas”, Revista Ciencia y Cultura, 20 (2008), pp. 9-34; y Laura Paz Rescala, 
“Espectáculo y oficio…”.

116	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la…, t. iii, lib. x, cap. 41, 
p. 50.

117	 Ibídem.



64 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

La presencia de los principales símbolos identificadores del 
poder real en las celebraciones públicas y en la vida cotidiana, 
tales como pendones, escudos, palios y espadas reales, significaba 
la materialización de la omnipresencia del poder regio. Ese poder 
también era plasmado en la difusión de la imagen monárquica 
por medio de documentos reales, monedas, sellos y escudos de 
armas, los cuales llegaron a ser conocidos en la mayor parte de 
sus dominios. La impresión de que el rey estaba presente no se 
conseguía solo con la exposición de los retratos pintados durante 
los actos lúdico-políticos; la imagen real era divulgada, también, 
en las monedas acuñadas con su efigie, en estampas impresas, en 
insignias rituales y en otros elementos. Las monedas acuñadas en 
Potosí con las representaciones del rey de España contribuyeron a 
formar la idea genérica del rey. La imagen fijada en ellas les atribuía 
un valor simbólico igualmente presente en la vida cotidiana y les 
otorgaba un importante valor ceremonial durante las fiestas de jura 
a un nuevo rey,118 donde se replicaba el gesto de arrojar monedas 
al público, propio de una muy antigua tradición romana practicada 
cuando un flamante magistrado, antes de asumir su cargo, lanzaba 
algunas monedas al pueblo, en el foro. La Iglesia romana también 
realizaba el gesto de lanzar dinero a las masas; lo hacía en el sagra-
rio de San Pedro y en otros lugares determinados del itinerario 
pontifical. Más tarde, ese gesto fue utilizado después de la misa de 
coronación del rey.119 También tuvieron una importancia simbó-
lica la exhibición de armas regias durante los actos ceremoniales 
y en la vida cotidiana, y los emblemas heráldicos reales labrados 
en piedra y ubicados en las paredes de los edificios oficiales; los 
elementos heráldicos reales incluían varios temas imperiales. El 

118	 “Arrojó el referido Don Tadeo gran cantidad de monedas de plata selladas 
con el nombre del Rey nuestro Señor, acompañando al propio tiempo 
a las gratas aclamaciones del concurso a favor de nuestros amabilísimos 
soberanos”. ahn, Documentos de Indias, “Relación sucinta de las fiestas 
celebradas en la ciudad de nuestra Señora de La Paz en el Perú, a costa del 
regidor de ella Don Tadeo Díez de Medina con motivo de exaltación al 
trono del señor rey Don Carlos iv”, Imprenta Real, Madrid, 1791, f. 513.

119	 Sergio Bertelli y Monica Centanni (eds.), Il gesto nel rito…, p. 94.



65RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

nuevo símbolo imperial, las dos columnas y la inscripción “Plus 
Ultra” aparecían en las medallas, los guiones, las monedas, las 
fachadas de los palacios, los libros y las encuadernaciones.

Al principio, los elementos heráldicos reales del escudo de 
armas de Potosí eran las dos columnas y el “Plus ultra”, junto a 
la corona imperial. Ese primer emblema, proporcionado en 1559 
por el virrey marqués de Cañete, Andrés Hurtado de Mendoza y 
Cabrera, “condecoraba” el edificio del Cabildo de La Plata. En 
dicho escudo se apreciaba la imagen del águila real:

[…] sobre dos columnas puestas sobre los dichos cerros, en demos-
tración de la divisa del Emperador Carlos v, debajo de los dichos 
dos cerros (Potosí y Porco) están cuatro castillos y dos leones, sin 
que se diga en el título la significación de ello, y en medio de los 
castillos está una mano armada con una bandera blanca, y en ella 
una cruz de Jerusalén colorada, y diez cabezas que tiene el escudo 
por orla, son diez tiranos, que contra la Corona real se levantaron 
en estas provincias a los cuales la dicha ciudad a sus costas los venció 
y cortó las cabezas.120

El posterior escudo que recibió Potosí fue en 1565, de Felipe 
ii, junto con el nombre de Villa Imperial. Ese emblema estaba 
más recargado de símbolos reales: en el campo de plata había un 
águila imperial, en el medio iban contrapuestos dos castillos y dos 
leones, debajo de ellos estaba el gran cerro de Potosí, a los lados 
se situaban las dos columnas con la inscripción “Plus Ultra”, al 
timbre se veía la corona imperial y por orla se apreciaba el collar 
del toisón. Esa saturación de distintivos reales hace pensar en la 
fuerte alianza simbólica con la monarquía y en la importancia que 
entonces tenía Potosí. El miedo a posibles sublevaciones, “por 
ser aquella tierra tan apartada y sujeta a ruidos”,121 hacía que el 

120	 Antonio Vázquez de Espinoza, Compendio y descripción de las Indias Occiden-
tales, t. 131, Biblioteca de Autores Españoles, Madrid, [1617] 1969, p. 428.

121	 “Relación del estado del gobierno del Perú que hace el Marqués de Mancera 
al Virrey Conde de Salvatierra, 1648”, en Lewis Hanke y Celso Rodríguez 
(eds.), Los Virreyes españoles en América durante el gobierno de la Casa de Austria. 
Perú, t. iii, Biblioteca de Autores Españoles, Madrid, 1979, p. 160.



66 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

lenguaje simbólico, en su uso propagandístico tanto en Potosí 
como en La Plata, fuera más que explícito.

Si el poder gobernante hacía uso de las fiestas para transmitir 
sus consignas, las ciudades coloniales y la élite local se servían de 
ellas para mostrar su fidelidad;122 las fiestas, además, fueron el 
medio para demostrar el poder económico y el esplendor social de 
las ciudades. Durante las celebraciones de la jura o de las exequias 
reales en el Virreinato de Perú, le correspondía al virrey en Lima 
inaugurar las fiestas oficiales. Debido a que las noticias podían 
llegar antes a otras ciudades, no se permitía iniciar los festejos antes 
de recibir el permiso oficial desde Lima. Por ello, el adelanto de 
Potosí en la celebración de los regocijos de jura a Felipe ii indignó 
tanto al virrey que se despacharon los pliegos con “represiones 
ásperas, muy poco o ningún comedimiento con sus personas, 
amenazas rigurosas, porque decía que era atrevimiento sin orden 
suya en haber celebrado la jura real, que venía bien informado de 
las extraordinarias maldades”.123

La permanencia de la imagen del Cerro Rico en las pinturas 
que iban en las paredes de los túmulos, en los arcos triunfales y en 
otras construcciones efímeras, así como en las representaciones 
teatrales, la convirtieron en una imagen de la identidad local y, a 
su vez, de la identidad peruana, inserta en un código de alcance 
hispánico. De manera muy estilizada, la Villa Imperial simboli-
zada por una doncella coronada con el símbolo de la monarquía 
o el inca que sostenía en sus manos el gran cerro de Potosí y se lo 
entregaba al monarca manifestaban la lealtad y la obediencia de 
los súbditos americanos al rey. Durante el festejo en Potosí del 
matrimonio de Felipe iii, por ejemplo, en el carro alegórico del 
Cerro Rico, la Villa Imperial, personificada por una doncella, fue 
puesta de rodillas delante del retrato del monarca, “que estaba en 
un riquísimo trono debajo de dosel, cercado de niños vestidos de 
ángeles que le cantaban la enhorabuena de su nuevo reinado”.124 

122	 Karine Pérrisat, L’Amérique mise à l’honneur…
123	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la…, t. i, lib. vi, cap. 1, 

p. 244.
124	 Ibídem, t. iii, lib. x, cap. 41, p. 50.



67RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

Esa imagen propagandística culminó con la inserción en el pro-
grama de festejo de la alegórica escena, en la que los súbditos del 
rey en América ofrecían sus riquezas, su obediencia y su lealtad, a 
los pies del monarca: “La Villa tenía en la mano diestra un Cerro 
de Potosí de plata y en la siniestra unas barras del mismo metal, 
las cuales juntamente con el Cerro ofrecía a aquella representada 
majestad”.125 La sumisión de los habitantes de Potosí al rey tam-
bién quedó reflejada durante la mascarada organizada en honor 
del virrey Morcillo, en su calidad de representante o “alter ego” 
del rey. En un carro triunfal, el virrey estaba personificado por un 
niño sentado en una silla debajo de un dosel, con un bastón en las 
manos; a sus pies estaba el gran cerro de Potosí, “con la princesa 
de los ingas”.126 El Cerro Rico era el símbolo local por excelencia, 
y su uso por las élites de Charcas permitía visualizar los argumen-
tos de la importancia concedida a Potosí, cuyo sostenimiento era 
considerado imprescindible para el desarrollo de Charcas, de Perú 
y de toda la Monarquía española.

El aparato iconográfico estaba igualmente reforzado con la 
palabra, tanto oral como escrita. Las imágenes eran las construc-
ciones del lenguaje y del comportamiento político. La iconografía 
y los modelos que suministraba el arte permitieron hacer más 
digerible el discurso político. Las imágenes, las narrativas, los 
esquemas y los modelos eran los elementos fundamentales para 
la formación del ideal político y la acción política.127 La creación 
de la imagen real comprendía una simbiosis de las imágenes y del 
discurso, en la que el mensaje visual era reforzado con el retórico. 
La asociación de la imagen con la palabra posibilitaba distintos ni-
veles de significación, permitiendo, de ese modo, diversas lecturas 
en función de los conocimientos del receptor y la posibilidad de 
difundir la imagen real por diferentes medios.

125	 Ibídem, t. i, lib. vi, cap. 1, p. 244.
126	 Ibídem, t. iii, lib. x, cap. 42, pp. 46-50.
127	 Pascal Moliner, Images et représentations sociales. De la théorie des représentations 

à l’etude des images sociales, Presses Universitaries de Grenoble, Grenoble, 
1996; y Murray Edelman, From Art to Politics. How Artistic Creations shape 
Political Conceptions, The University of Chicago Press, Chicago, 1995.



68 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

El discurso dinástico se desarrolló, sobre todo, en los momen-
tos de muerte de un monarca y de jura de su sucesor, eventos clave 
para la propaganda de la institución monárquica. Así, por medio 
del elogio del fallecido y de la exaltación del sucesor, se diseñaba 
una imagen mítica del monarca. Las cualidades y las virtudes 
tanto políticas como religiosas del rey, entre ellas la prudencia, la 
fortaleza, la justicia, la templanza, la liberalidad, la caridad y la fe, 
funcionaban de eslabón de una dinastía y configuraban un retrato 
utópico e idealizado. Entre los medios de propaganda oral o es-
crita, la poesía se constituyó en parte importante del instrumental 
alegórico empleado por el sistema monárquico.128

El contenido ideológico se expresaba también mediante loas, 
que acompañaban el trayecto de los carros triunfales, y poesía 
mural o efímera, que aclaraba los contenidos iconográficos de 
las imágenes integradas en los programas decorativos; “en ver-
so elegante elogiando y pidiendo al cielo por la prosperidad de 
su reino”,129 así se daba fin a la representación. En la campaña 
propagandística de la realeza, los elementos puramente visuales 
y auditivos eran destinados, sobre todo, a la masa de iletrados, 
mientras que las inscripciones y los versos eran captados por un 
público más o menos instruido, capaz de comprender y de inter-
pretar al mismo tiempo el texto.

La predicación bajo la forma de sermón político, con motivo 
del desarrollo de las misas como género literario, fue otro medio 
propagandístico por excelencia y cumplía, según John Elliott, el 
papel de preservar el statu quo político-social. Las predicaciones 
se convirtieron en elemento esencial de la dimensión propa-
gandística de las ceremonias; fueron el medio empleado para 
explicitar la intención política concreta de las celebraciones.130 

128	  José Manuel Matilla, “Propaganda y artificio. La poesía efímera al servicio 
de la monarquía”, en José María Díez Borque, Verso e imagen. Del Barroco 
al Siglo de las Luces, Real Academia de Bellas Artes, Madrid, 1993, pp. 289-
311.

129	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la…, t. iii, lib. x, cap. 42, 
p. 54.

130	 John Elliot, “Poder y propaganda…”, p. 25.



69RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

El ideal monárquico, mediatizado tanto por la Iglesia como por 
el poder político, acentuaba las virtudes y el arte de gobernar 
de un rey concreto, dotando a su imagen de un muy elevado 
grado de enaltecimiento y exaltación. La oratoria hacía patente 
la imagen ideal del monarca cristiano para el pueblo. Así, en los 
sermones pronunciados durante las misas por el nacimiento o la 
muerte de un monarca, este era glorificado por los clérigos de 
diferentes órdenes, preferiblemente jesuitas y franciscanos. En 
Potosí, durante el duelo por la muerte de Felipe ii, “dijeron en 
dicha iglesia mayor 1200 misas por la difunda majestad”;131 en 
La Plata, por las exequias, se realizaron misas cantadas en todas 
iglesias de la ciudad, según la hora: 

[…] a las seis de la mañana començo la misa cantada en la compa-
ñía de Jesús hasta las siete, de las ocho hizo lo mismo la orden de 
la merced, de las ocho a las nueve San Agustín, de las nueve a las 
diez y un quarto de ora más lo hiçieron en San Francisco y Santo 
Domingo y a todos se les dio la ora a vísperas y las misas quando 
salieron a decir […] y a las diez y media començo el dean y cabildo 
los oficios de la misa y a las vísperas y misa se dio ora a todos los 
eclesias grandes y menores.132

Los sermones fueron pronunciados por los más célebres predi-
cadores, con sus singulares letras. Muestra de ello es el “orador que 
ilustró dos Reinos con su escojido talento… porque en su destreza 
se oyen acordes, pulida cortesana frase yngenio, profundidad y zu-
tileza, como quién copia en lo delicado del pensamiento”, “de tan 

131	 Bartolomé Arzáns de Orsúa y Vela, Historia de la…, t. i, lib. v, cap. 29, 
p. 240.

132	 Archivo y Biblioteca Nacionales de Bolivia, Gabriel René-Moreno, ms. 2, 
“Relación de exequias que en la ciudad de La Plata provincia de Charcas 
del Piru se hicieron a la Reina Doña Margarita nuestra Señora que está 
en el cielo por orden de la Real Audiencia y cancillería de la dicha ciudad 
siendo presidente el Señor don Diego de Portugal y los oidores los señores 
licenciados Pedro Ruiz de Bejarano y don Juan de Loayza y Calderón, don 
Francisco de Alfaro, don Diego Muñoz de Cuellar, don alonso Pérez de 
Salazar y fiscal el señor doctor Antonio de Ibarra”, 1612.



70 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

segura fama, como es [el] padre Juan de Sanabria de la Compañía 
de Jesús, cuya pluma hay quién compara con el buril de Rubens 
por la valentía de su talento”.133

La potencia política de los sermones permitía desarrollar 
todo un “culto” de legitimación, a fin de crear una imagen del rey 
con una presencia comprometida con el bienestar de su pueblo, 
entendido todo esto, primordialmente, como tarea de salvación 
religiosa. Los sermones eran parte del programa propagandístico 
y en ellos se daba cabida a la expresión de las aspiraciones y de las 
concepciones de los grupos locales de poder:

[…] vastava el sermon para que no se echase menos cosa alguna, 
sobrandole flores a tan vien cortada pluma y rayos a tanto sol, para 
ilustrar mas hemisferio […] el amor más fino el que las executa y 
quedan de otra suerte ynjuriada la fineza y quejosa la lealtad de los 
vasallos.134

La oratoria religiosa colonial utilizaba una amplia gama de 
referencias procedentes de la erudición clásica y de la exégesis 
bíblica, articulando una relación peculiar entre el pasado y el pre-
sente que trascendía la historia. Además, se recomendaba orar por 
los reyes; de ese modo, la figura monárquica era continuamente 
consagrada. La liturgia sacramental hacía incluso más presente al 
rey entre sus súbditos. La eficacia propagandística de tales cele-
braciones constituyó un medio que personificaba y convertía en 
tangible una idea abstracta del poder regio, así como el contexto 
de gran boato y la exaltación favorecían la construcción de una 
imagen de superioridad indiscutible.

A fines del siglo xviii, se lanzó un nuevo concepto de monar-
quía, con el perfil de un rey filósofo, impregnado de paternalismo, 
preocupado por la reforma socioeconómica y garante de la felicidad 
pública. Esas ideas se fueron materializando en los escritos de los 
intendentes ilustrados, al igual que en las obras y en sermones 

133	 Archivo General de Indias, Charcas, 220, “Celebraciones del naci-
miento…”, f. 3.

134	 Ibídem.



71RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

del arzobispo de Charcas, José Antonio de San Alberto, quien 
propuso “educar fieles vasallos de Rey” para “ser útil al Rey y a la 
república”.135 Una nueva mentalidad ilustrada también reclamó 
una fiesta religiosa más racional, pues esas fiestas habían perdido 
todo su sentido espiritual. A raíz de la Cédula Real de 1777 de 
Carlos iii, en la que se criticaron los excesos durante las procesiones 
de la Semana Santa, inadmisibles para la mentalidad ilustrada, en 
La Plata se intentó simplificar los altares de las calles, suprimir 
los arcos triunfales y prohibir las danzas y sus demostraciones 
coreográficas. Las disposiciones estatales y los esfuerzos locales no 
escatimaron recursos para enfatizar el poder regio; la mayoría de 
los actos públicos fueron una manifestación de apoyo a la monar-
quía, tratando de librarlos del espíritu popular y convirtiéndolos 
en más austeros y sobrios.

En la misma época, la fiesta de Corpus Christi fue recondu-
cida a vigorizar la presencia del monarca en las colonias lejanas, 
afectadas por las sublevaciones indígenas. En ese sentido, una de 
las innovaciones que aplicó el intendente Francisco de Viedma de 
Cochabamba consistió en reforzar la presencia de “autoridades 
civiles a quienes pretendió disciplinar y encausar a su proyecto 
reformista”;136 asimismo, el ayuntamiento de Chuquisaca reco-
mendó solemnizar la fiesta del Santísimo Sacramento, “tan favore-
cida por el rey nuestro señor”.137 Por otra parte, las sublevaciones 
indígenas a lo largo del siglo xviii, que culminaron con la gran 
sublevación indígena de 1780-1781, obligó a las autoridades lo-
cales a buscar nuevos mecanismos para fortalecer la presencia del 

135	 Véanse de José Antonio de San Alberto, Colección de instrucciones pastorales, 
que en diferentes ocasiones, y con varios motivos publicó para edificación de los fieles, 
Imprenta Real, Madrid, 1786; Voces del pastor en el retiro. Despertador y ejercicios 
espirituales, para vivir y morir bien con la asistencia del glorioso Patriarca San 
Joseph, que dirige a todos su feligreses el Ilustrísimo Señor D. Fr. Joseph Antonio 
de S. Alberto, Arzobispo de La Plata, Real Imprenta de Niños Expósitos, 
Buenos Aires, 1789; y Cartas pastorales del Ilustrísimo y Reverendísimo Sr. D. 
Fr. Joseph Antonio de S. Alberto, Imprenta Real, Madrid, 1793.

136	 Alber Quispe Escobar, “Ritual político y cívico…”, p. 80.
137	 Evgenia Bridikhina, Sin temor a Dios ni a justicia real. Control social en Charcas 

en el siglo xviii, Instituto de Estudios Bolivianos, La Paz, 2000.



72 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

monarca y reforzar, al mismo tiempo, la concepción absolutista 
del poder real por medio de rituales y de símbolos.

A diferencia de lo que ocurría en otros lugares de Hispanoamé-
rica, donde los retratos del rey fueron sustituidos por la bandera 
real y se advertía una tendencia a la representación de la imagen 
impersonal de la Monarquía española, en Charcas, más bien, se 
potenció la imagen del rey. En la fiesta de San Carlos, celebrada 
el 4 de noviembre de 1781 en La Plata, ciudad considerada leal y 
valerosa por su defensa de la Monarquía hispana, el retrato de Carlos 
iii fue el centro de la procesión que transcurría por las calles, en 
tanto que el ritual de la tradicional jura al real estandarte mostraba 
un renovado pacto de adhesión a la Corona y de fidelidad a la Mo-
narquía española. “[L]os temores de un motín popular se cerraron 
entonces con rituales [que] exaltaron las raíces vasallático-medievales 
de la relación de la ciudad con la Corona y sus antiguas proezas en 
defensa de los dominios regios”.138 A la par, en la ciudad de La Paz, 
afectada por el cerco de Tupac Catari en 1780, esa conmemoración 
terminó con la tradicional misa de gracias en la catedral, obligando 
a los empobrecidos vecinos de la ciudad a tomar parte en las festi-
vidades, bajo presión de ser multados si no participaban.139

Transición de la ritualidad colonial a la ritualidad
republicana

Últimas juras coloniales

El territorio de Charcas fue escenario de un prolongado proceso 
de independencia, el cual también incluyó la recreación de la ri-
tualidad política acorde a episodios históricos complicados, cuyo 

138	 Sergio Serulnikov, El poder del disenso. Cultura política urbana y crisis del 
gobierno español. Chuquisaca, 1777-1809, Prometeo Libros, Buenos Aires, 
2022, p. 185.

139	 Alberto Crespo (coord.), La vida cotidiana en La Paz durante la guerra de 
la Independencia (1800-1825), Universidad Mayor de San Andrés, La Paz, 
1975, p. 49.



73RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

inicio se remonta a los acontecimientos de 1808 con la invasión 
napoleónica y la abdicación del rey Carlos iv a favor de su hijo 
Fernando vii. A partir del 21 de agosto de ese año, cuando esas 
noticias llegaron a La Plata, se dispuso la celebración de la jura 
en todo el territorio de Charcas. Poco más tarde, noticias del 17 
de septiembre sobre el apresamiento de la familia real en Bayona, 
la abdicación de Fernando vii a favor de Napoleón Bonaparte y 
la formación de la Junta de Sevilla provocaron divisiones entre el 
presidente de la Audiencia de Charcas, Ramón García Pizarro, y 
el arzobispo, por un lado, y el cuerpo de oidores de la Audiencia, 
por el otro. Mientras que las máximas autoridades del Estado y de 
la Iglesia en Charcas apoyaron a la Junta de Sevilla, los letrados 
lo hicieron a la Junta Gubernativa de Madrid.

La principal característica de las últimas juras coloniales fue 
que se realizaron en medio de la situación inaudita por la que 
atravesaban los territorios americanos, específicamente el charque-
ño, que por su lejanía de la metrópoli y de Buenos Aires, capital 
del virreinato al que Charcas pertenecía desde 1776, recibía con 
mucho retraso las noticias de los cambios políticos inesperados e 
impensados. Esa falta de información oficial impidió la toma de 
decisiones políticas adecuadas por parte de las autoridades y generó 
confusión y desorientación. Las juras se llevaron a cabo a pesar de 
que el rey estaba preso, conservando y reforzando los elementos 
rituales y ceremoniales de una época que ya se desvanecía, entre 
ellos la instalación en las plazas principales y de las ciudades del 
tablado con el retrato del rey, donde se procedía al juramento ante 
el real estandarte, custodiado por una guardia de honor; como 
también la procesión del carro triunfal con el retrato del rey por 
las calles de la ciudad, la tradicional misa de gracias, el tedeum140 
y los festejos populares.

De ese periodo, los investigadores remarcan un excesivo 
apego, mucho mayor que en otras juras, a mostrar el retrato de 

140	 Pablo Ortemberg, “El tedeum en el ritual político. Usos y sentidos de un 
dispositivo de pactos en la América española y en la revolución de Mayo”, 
Anuario del Instituto de Historia Argentina, 10 (2010), pp. 196-226.



74 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Fernando vii.141 De hecho, el uso de su imagen se reforzó por 
medio de las así llamadas “fernandinas”, unas escarapelas con la 
efigie del monarca y que los vecinos de las ciudades traían puestas 
en sus sombreros. Ese símbolo empleado por los habitantes de La 
Plata, “sobre escudo rojo las áureas iniciales f.s.142”,143 fue califi-
cado por Gabriel René-Moreno como “innovación patriótica, casi 
un grito marcial”.144 Para Serulnikov, “el objeto de la ceremonia 
fue controversial” por “la jura de lealtad al nuevo monarca y la 
proclamación de obediencia a la junta que juraba a su nombre”.145

Las ceremonias públicas de jura de lealtad a Fernando vii 
tuvieron lugar el 25 de septiembre de 1808 en La Plata y en la 
Villa Imperial de Potosí, el 2 de octubre en Cochabamba,146 el 3 
y el 15 de octubre en La Paz, y el 16 de octubre en Oruro. Las 
juras fueron organizadas por los Cabildos, que tuvieron un mar-
cado protagonismo, como era costumbre, excepto en La Plata, 
donde las discusiones entre los poderes transfiguraron el tradi-
cional ordenamiento ceremonial y ritual, y acentuaron el papel 

141	 Si bien el modelo oficial del retrato no llegó a Charcas, el oidor de la 
Audiencia, José Agustín Ussoz y Mozi, lo hizo pintar por iniciativa propia; 
según algunas fuentes, porque conoció al rey en persona y según Gabriel 
René-Moreno, porque tenía como muestra una estampa. Este último 
describe del siguiente modo la ceremonia de acompañamiento del retrato 
desde la casa del oidor: “la imagen de Fernando vii sale por primera vez 
[…] entre estas demostraciones de lealtad y jubilo se eleva la Real Efigie a 
un triunfal carro, sobre una mesa de plata”, “acompañado por el presidente 
y con dos comandantes, la procesión pasó por el edificio del Cabildo y llegó 
a la Academia donde se colocó bajo el dosel”. Véase Gabriel René-Moreno, 
Últimos días coloniales en el Alto Perú, Imprenta Cervantes, Santiago de Chile, 
1896, p. 196.

142	 Las iniciales corresponden a Fernando Séptimo.
143	 Gabriel René-Moreno, Últimos días coloniales…, p. 218.
144	 Ibídem, p. 223.
145	 Sergio Serulnikov, El poder del disenso…, p. 467.
146	 Se sabe de la jura en Cochabamba, pero no se conocen los detalles, salvo que 

debió “presentar mucha similitud a las ocurridas en La Plata en La Paz” y 
que “fue realizada únicamente dentro de los límites de la ciudad”, porque 
“el intento de celebrar la jura en el partido de Ayopaya no se dio a causa de 
las competencias de las autoridades”. Véase Alber Quispe Escobar, De los 
festejos del rey …, p. 10.



75RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

de los estudiantes y de los docentes de la Real Academia Forense, 
perteneciente a la Universidad Mayor Real y Pontificia de San 
Francisco Xavier de Chuquisaca.147 

En la ceremonia de jura en Potosí, el protagonismo de la élite 
potosina, de su Cabildo y del alférez real fue notorio. En las actas 
registradas por el Cabildo consta la siguiente descripción del ritual 
del juramento en la plaza mayor de esa ciudad: 

El alférez con estandarte en mano derecha se dirigió a la multitud 
presente como repitiendo en voz alta 3 veces cada arenga para ase-
gurarse de ser escuchado: Escuchad, escuchad, escuchad. Oíd, oíd, 
oíd. Atended, atended, atended. Sabéis que este real estandarte lo 
levanto en nombre del rey nuestro señor Fernando Séptimo que 
Dios guarde. Indios, indios, indios, Potosí, Potosí, Potosí, por su 
católica majestad.148 

El alférez flameaba el real pendón y la gente le respondía con 
vivas al rey. El ceremonial se repitió en la plaza del Rayo y en la 
plaza de la Recova, donde se colocaron similares tablados. Al día 
siguiente, se realizó el tedeum la iglesia de La Merced y se repitió 
el desfile.149 

En La Paz también se organizaron tablados en la plaza mayor, 
en la plazoleta de San Sebastián y en la plaza de San Francisco; en 
ellos se colocaron retratos de Fernando vii y se desarrollaron las 
ceremonias de jura al real estandarte. El Cabildo costeó el carro 
triunfal donde, bajo el dosel, se colocó el retrato del monarca; ese 
carro recorrió las calles de la ciudad acompañado por el clero y el 
cuerpo de milicias. De acuerdo con un texto rescatado por Mario 
Castro Torres,150 hubo una gran participación del pueblo: “ochenta 

147	 En adelante solo Universidad San Francisco Xavier.
148	 Vincent Nicolas, Banderas de lucha…, p. 47.
149	 Marcela Inch, El rostro festivo de la Villa Imperial (siglos xvi-xix), Archivo y 

Biblioteca Nacionales de Bolivia, Sucre, 2006, pp. 18-20.
150	 Mario Castro Torres, “Un documento olvidado de 1808: los ‘Rasgos de la 

mayor lealtad, extraídos de un Diario de la ciudad de nuestra Señora de 
La Paz desde que se supo la proclamación del señor don Fernando hasta 
que se solemnizó el juramento de fidelidad’”, Anuario. Estudios Bolivianos 



76 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

y nueve arcos triunfales de plata por donde pasaba la carroza con 
el ‘augusto retrato’ fueron costeados por los dueños de pulperías 
por donde tenía que pasar”.151 Quizá la característica principal de 
la jura en La Paz fue el uso escrito de expresiones de lealtad al rey; 
“las poesías en varias tarjetas puestas sucesivamente en los mismos 
tres días de celebridad acreditaban los leales sentimientos”. Esas 
tarjetas decían:

¡Viva el sétimo Fernando!
¡Viva el Rey de España y Indias!
¡Viva a pesar de los traidores!
¡Viva eternamente, viva!
Fernando Séptimo viva
Feliz viva en las Españas
Viva, así lo desean 
Las gentes americanas
Por nuestro Augusto Fernando
Rey de España y de sus Indias,
La leal ciudad de La Paz 
Sacrificará sus vidas
Siempre noble y valerosa
Esta ciudad de La Paz
A su rey Fernando Séptimo 
Guardará la fidelidad.152 

En Oruro, los tablados fueron instalados en la plaza principal, 
en la plaza de San Francisco y en la plazuela del Regocijo, donde 
se colocaron los retratos del rey y los reales estandartes, para luego 
realizar las sucesivas juras. En las ceremonias, primero se realizó 
la lectura de la Real Cédula en honor a Fernando vii y luego 
se procedió a la jura, a cargo del alférez real, quien levantó tres 

Archivísticos y Bibliográficos, 18, Archivo Nacional de Bolivia, Sucre, pp. 
387-422.

151	 Ibídem, p. 418.
152	 “¡En otra poesía donde se mencionaba la ‘España cautiva’, se deseaba 

‘¡Muere el traidor Napoleón!”. Véase Mario Castro Torres, “Un documento 
olvidado…”, p. 414.



77RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

veces el estandarte con las palabras: “¡Las Indias y España por el 
señor don Fernando vii!”; el alférez también levantó el acta de 
jura y reconocimiento. Como en otras ciudades, al día siguiente 
se llevaron a cabo la misa y el tedeum.153

Las descripciones registradas en las actas de los Cabildos re-
flejan el ambiente de las juras, en medio de los múltiples vivas al 
rey, de una gran algarabía del pueblo y de la amplia participación 
indígena. De Oruro se habla de las comparsas indígenas. De La 
Paz se cuenta sobre “repetidas danzas de los naturales”,154 con 
más de 500 bailarines nativos. De Potosí también se menciona la 
masiva participación de los indígenas, entre ellos los mitayos, y se 
los describe vestidos con trajes típicos, sorprendiendo al público 
con sus danzas y su música. De lo sucedido en Chuquisaca, aunque 
sin dar muchos detalles, René-Moreno refiere la “gran animación 
en la ciudad” y las proclamaciones en quechua de los mestizos a 
favor del rey.155

En medio de ese ambiente festivo, sin embargo, desde la 
Península llegaron noticias confusas, lo que ahondó aún más la 
confusión que reinaba en Charcas, sobre todo en su capital, donde 
se profundizaron las discordias entre las autoridades. Para afian-
zar su posición, el arzobispo Benito María de Moxó y Francolí 
empleó un recurso simbólico político-religioso muy importante; 
el 12 de octubre de 1808, con la masiva participación de los clé-
rigos, organizó rogativas por el rey cautivo. La misa pontificial 
fue oficiada por él en la Catedral Metropolitana y concluyó con 
una homilía en la que se rogó por el rey de España y su familia. 
Asimismo, fue organizada una impactante procesión que contó con 
la participación de cientos de eclesiásticos, que cantaban, rezaban 
y portaban cirios, y de centenas de niños, que desfilaron en “dos 

153	 María Luisa Soux, El complejo proceso hacia la independencia de Charcas 
(1808-1826). Guerra, ciudadanía, conflictos locales y participación indígena en 
Oruro, Instituto Francés de Estudios Andinos/Agencia Sueca de Desarrollo 
Internacional/Plural editores/Instituto de Estudios Bolivianos-Universidad 
Mayor de San Andrés, La Paz, 2010, p. 107.

154	 Ibídem, p. 106.
155	 Gabriel René-Moreno, Últimos días coloniales…, p. 239.



78 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

hileras con aire de recogimiento, las manos cruzadas en el pecho, 
fijos los ojos al suelo. Les precedía una alta cruz y les seguían en 
cuerpo sus maestros, rezando a voces con ellos el rosario y las 
letanías”.156 Otras dos procesiones contaron con la presencia de 
feligreses indígenas de los barrios San Sebastián y San Lázaro, 
“de greña suelta y poncho calado”, que entre ellos “son signos 
de luto y tristeza”, mientras “algunas madres conducían a sus 
pequeñuelos y estos llevaban puestas coronas de verde espino”;157 
también llegaron los indios de la parroquia rural de Yamparáez y 
participaron artesanos, comerciantes y vecinos criollos y españoles, 
con imágenes de santos y de vírgenes.

El arzobispo Moxó y Francolí, situado bajo el palio, portaba la 
custodia. Lo acompañaban los integrantes del Cabildo eclesiástico 
(“arrastrando cauda negra”), el presidente de la Audiencia, los 
miembros del Cabildo, la nobleza y las comunidades religiosas. 
En cambio, no asistieron los oidores de la Audiencia, que al no 
ser invitados criticaron al arzobispo señalando que esa rogativa 
estuvo revestida de “igual o mayor solemnidad que el Corpus” y 
que la fiesta estuvo encaminada “a poner en realce la ausencia del 
tribunal”.158 Efectivamente, esa actividad incluyó todos los aspectos 
ceremoniales y simbólicos de la fiesta de Corpus Christi. A pesar 
de que el arzobispo consiguió su propósito, el cual fue muy bien 
identificado por los miembros del Tribunal en cuanto a una clara 
similitud y uso político de los elementos y de la ritualidad religiosa, 
nuevos acontecimientos relacionados con la llegada de José Manuel 
de Goyeneche a La Plata, en noviembre de 1808, ahondaron mu-
cho más la situación política en La Plata (en Charcas en general).

Con el nuevo cambio de la situación en España, llegó a la 
Audiencia de Charcas la disposición de jurar a la Junta Central. 
La Audiencia tomó la decisión de acatar esa disposición y en las 
ciudades se organizó un nuevo ritual. Según María Luisa Soux, 
“en poco más de 3 meses, la ceremonia de jura había variado 

156	 Ibídem, p. 289.
157	 Ibídem.
158	 Ibídem.



79RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

totalmente”.159 En Oruro, se procedió a jurar el 19 de febrero de 
1809. Esa jura tuvo lugar en el Cabildo, donde estuvieron pre-
sentes las autoridades civiles, militares y religiosas, y se leyeron 
los documentos procedentes de España, mientras que el pueblo 
y la tropa se congregaban en la plaza mayor. El cambio más sig-
nificativo se dio en la ritualidad política: ya no se juraba frente al 
retrato del rey y al pendón real, sino frente al crucifijo. También 
fueron suspendidos elementos ceremoniales como los desfiles 
callejeros y tampoco se contó con la participación del pueblo ni 
de bailarines indígenas: “había desaparecido cualquier vestigio 
público de homenaje y vasallaje, tan claro en la ceremonia ante-
rior. Sin embargo, subsistía el reconocimiento de la soberanía en 
la persona del rey”.160 La crisis política de la Monarquía española, 
estaba claro, había trastocado y modificado la ritualidad política, la 
cual se reflejaba en “la relación que se había establecido de forma 
secular entre monarquía y sus súbditos”.161 En mayo de 1810, el 
presidente de la Audiencia ordenó un nuevo juramento, a la ma-
nera tradicional, “con repique de campanas, bando real, salvas de 
artillería y otros actos”,162 esta vez al Consejo de Regencia de las 
autoridades de Charcas; además, se tomó la decisión de pasar a 
depender nuevamente del Virreinato del Perú. En Cochabamba, 
la jura al Consejo de Regencia por parte de las autoridades civiles 
y religiosas procedió el 17 de julio de 1810, en la Casa Consisto-
rial, obedeciendo “la soberana potestad depositada en el referido 
Consejo Supremo de Regencia, que gobierna unos u otros reinos 
a nombre de nuestro idolatrado monarca, el señor Fernando 
Séptimo”.163 Ese día, fueron realizadas la pomposa parada de los 
militares en la plaza mayor y el tradicional recorrido del estandarte 
real por la ciudad. La ceremonia finalizó con la misa de gracias, el 
tedeum y una rogación pública “por la pronta restitución al trono 

159	 María Luisa Soux, El complejo proceso…, p. 111.
160	 Ibídem.
161	 Ibídem.
162	 Ibídem, p. 122.
163	 Véase Alber Quispe Escobar, De los festejos del rey…, pp. 14-19.



80 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

de nuestro amado soberano real”.164 De esa manera, reforzado por 
las ceremonias religiosas, el ritual político de la jura confirmó y 
ratificó, una vez más, la lealtad hacia el poder del monarca.

La organización de la Junta Gubernativa de Buenos Aires reci-
bió apoyo de las nuevas Juntas en Cochabamba, Santa Cruz, Oruro 
y Potosí, y las noticias sobre el avance del ejército porteño dieron 
lugar a nuevas juras, esta vez a la Junta Provisional de Buenos Aires. 
Sin embargo, esas juras se dieron, supuestamente, con el propósito 
de preservar “la tranquilidad como unidad y conservación ilesa 
de esos dominios en favor de su legítimo rey y señor natural don 
Fernando Séptimo”.165 En Cochabamba, la adhesión a la Junta 
de Buenos Aires, en septiembre de 1811, fue acompañada por la 
jura a esa nueva institución en el Cabildo. Durante la ceremonia, 
resultó muy importante el discurso del presbítero Juan Bautista 
Oquendo, quien recurrió al idioma quechua166 para “expresar sus 
pareceres sobre los cambios políticos […] un sentimiento entre 
fidelidad monárquica y el deseo de autonomía”;167 el discurso fue 
posteriormente publicado por la prensa porteña y tuvo una buena 
recepción. La jura en Oruro se produjo el 22 de noviembre de ese 
año, frente al busto de Fernando vii. A fines de noviembre, en 
Potosí, en presencia del ejército de Castelli, se juró “a la Junta de 

164	 Ibídem.
165	 María Luisa Soux, El complejo proceso…, p. 123.
166	 El uso de idiomas indígenas se convirtió en un recurso simbólico importante 

para los patriotas, teniendo en cuenta la proclama del fin de la servidumbre 
indígena, como también otras medidas liberales dirigidas a la población 
nativa, proclamadas por Castelli en Tiahuanacu, en el primer aniversa-
rio de la Junta de Buenos Aires, además de numerosos documentos que 
salieron a la luz en las siguientes dos décadas, entre ellos el Decreto de la 
Junta Provisional Gubernativa de las Provincias Unidas del Río de la Plata, 
publicado en 1811 en español y en quechua, y referido a la extinción del 
tributo. Ese recurso tuvo su origen “en las Instrucciones secretas redactadas 
por Moreno para la expedición al Alto Perú”, en las que “se estableció que 
debía levantarse a la ‘indiada’”. Véase Noemí Goldman, “La Revolución 
de Mayo: Moreno, Castelli y Monteagudo. Sus discursos políticos”, Revista 
Ciencias y Cultura, 22-23 (2009), pp. 321-351.

167	 Alber Quispe Escobar, “Ritual político y cívico…”, p. 22.



81RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

Buenos Aires y la santidad de la causa proclamada por ella, pro-
testando fidelidad a las banderas de la patria y guerra sin tregua a 
las del Rey”.168 Para Soux, aunque la jura se realizó a nombre del 
rey, se puede hablar no solo de “un paso de un discurso en favor 
de la monarquía a otro patriota, sino también del cambio de un 
sistema de vasallaje al Rey a otro de fidelidad ya no a una persona, 
sino a la patria”.169 Días antes, el 16 de noviembre, el gobernador 
de La Paz “reunió al vecindario compuesto de todas sus clases 
sociales, los que en número de sesenta y cinco, sin discrepancia 
alguna, suscribieron el acta de sumisión y subordinación a la Junta 
de Buenos Aires”.170 Por otra parte, con la llegada del ejército 
porteño a las ciudades charqueñas (Chuquisaca, Potosí, Oruro, 
Cochabamba y La Paz), se desarrollaron grandes recepciones para 
Juan José Castelli, jefe militar de los ejércitos auxiliares del sur, 
demostrando así el apoyo a la Junta de Buenos Aires y, a la vez, 
retomando la postura de fidelidad a Fernando vii, con la idea de 
que “la Junta Gubernativa no es sino una Junta leal al monarca”.171

A partir de la instalación de las Cortes de Cádiz (1810), la 
ritualidad política recobró importancia en torno a dos momentos 
cruciales: la proclamación de instalación de las Cortes extraordi-
narias y la jura a la nueva Constitución de Cádiz, promulgada el 19 
de marzo de 1812; todo ello según las instrucciones procedentes 
de la Península.172 En La Plata, esa proclamación se produjo en 
abril de 1812, en un ambiente festivo. La lectura del documento 
emanado desde las Cortes fue el inicio del ritual político realizado 
primero en las instalaciones de la Audiencia, por los oidores; luego 
hicieron lo mismo el arzobispo, los Cabildos secular y religioso, 
diferentes corporaciones y comunidades religiosas, y las tropas de 
la guarnición. El acto terminó con el tedeum, seguido, durante 

168	 María Luisa Soux, El complejo proceso…, p. 123.
169	 Ibídem.
170	 Alberto Crespo (coord.), La vida cotidiana en La Paz…, p. 29.
171	 María Luisa Soux, El complejo proceso…, p. 125.
172	 Edwin Arciénega Toro y Solange Leonor Zalles Cuestas, “El simbolismo 

en la Jura y celebración de la Constitución Gaditana en La Plata (1813)”, 
Estudios Bolivianos, 19 (2013), pp. 57-72.



82 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

tres días, de las rogativas públicas por “las Cortes, [el] Consejo de 
Regencia y por la libertad del monarca Fernando Séptimo y su 
restauración al trono”.173

Como tal, en La Plata, la jura a la Constitución se produjo 
meses más tarde, en enero de 1813. Su función fue, por un lado, 
hacer conocer las medidas liberales promulgadas por la Cons-
titución de Cádiz y, por otro, afirmar el poder de la Monarquía 
española y la figura de Fernando vii, cuyo retrato fue de nuevo 
colocado en el frontispicio del Cabildo. Los rituales de esa jura 
duraron varios días y tuvieron como elemento central la lectura 
pública del texto constitucional, acción ejecutada por los grupos 
de poder, en espacios y en tiempos distintos. El primer día, los 
miembros de la Audiencia y del Cabildo, acompañados por las 
tropas, recorrieron la ciudad desde la plaza principal hasta la plaza 
San Juan de Dios y la plazuela de San Agustín, donde leyeron la 
Constitución en voz alta, explicando su contenido. Al día siguien-
te, por iniciativa del estamento eclesiástico, la Carta Magna fue 
también leída desde el púlpito de la catedral, terminando el ritual 
de jura con la tradicional misa de gracias y el tedeum; ese mismo 
día, frente a las banderas reales, juraron los militares. Durante el 
tercer día del ritual político, la jura y la lectura del documento 
constitucional se efectuaron en las parroquias de españoles e 
indios, “explicándose a los naturales en su propio idioma todo el 
contenido de la Constitución asistiendo los Alcaldes y Regidores 
Comisionados por el Jefe para el efecto, y concurriendo Escribanos 
reales a su autorización”.174

En Cochabamba, la jura a la Carta Constitucional también 
duró varios días: se empezó con el ritual de lectura del texto y se 
prosiguió, en días sucesivos, con el ritual de jura por parte de las 
autoridades locales, del clero y del pueblo, en las parroquias; la 
jura de la tropa, en la plaza mayor, cobró relevancia debido a la 
situación bélica de Charcas en ese momento.175 En Potosí, donde se 

173	 Ibídem, p. 66.
174	 María Luisa Soux, El complejo proceso…, p. 140.
175	 Véase Alber Quispe Escobar, De los festejos del rey…, p. 34.



83RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

instaló el cuartel general de Goyeneche, la jura en la plaza mayor, 
frente al retrato de Fernando vii, se desarrolló en un ambiente do-
minado por elementos visiblemente marciales. Ese ritual político 
frente a la imagen de Fernando vii podría ser interpretado como 
la combinación de elementos de una nueva cultura política con ele-
mentos del antiguo régimen.176 Uno de esos nuevos elementos está 
constituido por los rituales para elegir y nombrar a los diputados 
de las Cortes de las ciudades del Virreinato del Perú. Así ocurrió 
en 1814, en La Paz, donde fueron designados los representantes 
de la Intendencia de La Paz y los representantes en los pueblos 
de indios de Santiago de Machaca y Verenguela. Se conoce que 
aquel ceremonial terminó con un tedeum.177

Las últimas juras a la Constitución de Cádiz sucedieron en 
1820 (inicio del Trienio Liberal) y en 1823, cuando el propio 
Fernando vii tuvo que jurar en Madrid.178 De ese modo, se or-
denaron juras a la Constitución en todo el Virreinato peruano y 
en octubre de ese año se juró en las ciudades charqueñas. “[E]n 
cumplimiento de ese género de disposiciones […] en la catedral 
y las parroquias de La Paz, los domingos y días festivos del año 
1820, los prelados y curas explicaron a sus feligreses el contenido 
de la Constitución española”; “lo mismo sucedió en las escuelas y 
otros establecimientos de educación”.179 Posteriormente, en 1821, 
en La Paz se llevaron a cabo elecciones a las Cortes.

Nuevos y viejos símbolos, y representaciones en pugna

Las juras a la Constitución de Cádiz han sido consideradas por los 
historiadores como un paso importante de la ritualidad colonial 
a la ritualidad política moderna. Sin embargo, ese y otros pasos 
en tal dirección se enfrentaron a la oposición de los partidarios 

176	 María Luisa Soux, El complejo proceso…, p. 140.
177	 Ibídem, p. 142. Véase también Alberto Crespo (coord.), La vida cotidiana 

en La Paz…, p. 36.
178	 En 1823, Fernando vii derogó la Constitución de 1812.
179	 Alberto Crespo (coord.), La vida cotidiana en La Paz…, p. 36.



84 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

del antiguo régimen, debido a la cambiante situación en Charcas 
desde 1811, marcada por los enfrentamientos bélicos entre insur-
gentes y realistas, momento en el que se produjo la pugna entre 
nuevos y viejos rituales, ceremonias, símbolos, insignias, imágenes 
y representaciones.

En ese contexto, el jefe militar Castelli se hizo conocer por 
su anticlericalismo y su radicalidad en territorio charqueño. En 
1811, de hecho, retiró algunos símbolos religiosos en La Plata y 
ordenó el saqueo de los templos católicos, mientras que en La Paz, 
“para demostrar su menosprecio por los sentimientos religiosos 
de la población”, “ingresó premeditadamente a la ciudad el día de 
Miércoles Santo, interrumpiendo con la banda de música de su 
ejército las ceremonias de cuaresma”.180 Las medidas simbólicas 
anticlericales de Castelli contrastaban con la demostración de 
catolicismo por parte de su contrincante, el realista José Manuel 
de Goyeneche, quien en 1812, después de la retirada de Castelli, 
entró a Charcas y “pudo canalizar a su cierta lealtad a través de 
recursos propagandísticos: usó la liturgia católica para inventar un 
enemigo impío y defender su causa como santa”.181

Uno de los primeros actos de Goyeneche, en tal sentido, 
fue reestablecer las celebraciones religiosas en Cochabamba, 
donde a pesar de la resistencia que la población le demostró a su 
llegada, logró que esta participara en la celebración de la fiesta 
de Corpus Christi. También restituyó el ritual político del paseo 
del real pendón,182 ya en desuso como símbolo monárquico. En 

180	 Ibídem, p. 34.
181	 Alber Quispe Escobar, De los festejos del rey…, p. 39.
182	 Ese ritual fue reorientado por los revolucionarios bonaerenses para la con-

memoración del 25 de Mayo. Al respecto, véase Pablo Ortemberg, “Cadiz 
en Lima: de las fiestas absolutistas a las fiestas constitucionalistas en la 
fundación simbólica de una nueva era”, Historia, vol. ii, n.° 45 (2012), pp. 
455-483. Cabe recordar que el paseo del real pendón fue eliminado desde 
las Cortes de Cádiz por considerarlo un símbolo de la conquista; sobre esto 
se decía: “considerando que los actos positivos de inferioridad, peculiares a 
los pueblos de ultramar, monumento del antiguo sistema de conquista y de 
colonias, deben desaparecer ante la majestuosa idea de la perfecta igualdad”. 
Véase Laura Giraudo, “Conquista y constitución: el paseo de real pendón 



85RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

ese momento, la presencia en Cochabamba del arzobispo Moxó 
y Francolí, quien pronunció una apasionada proclama en apoyo 
a los esfuerzos de Goyeneche por la recuperación de “este Au-
gusto Estandarte que perdisteis en el último saqueo […], este 
insigne monumento de vuestra antigua y acendrada fidelidad, y 
esta inestimable prenda de la real protección […] a nombre de 
nuestro adorado monarca don Fernando Séptimo”, apoyó la idea 
de recuperar el poder monárquico.183

En el periodo de transición del orden monárquico al orden 
republicano, el ritual de recibimiento era para los jefes de los 
ejércitos tanto “patriotas” como realistas. Desde 1810, cuando 
Potosí, La Plata, La Paz y Cochabamba se sumaron a la Junta de 
Buenos Aires, Castelli fue recibido en la capital de la Audiencia 
de Charcas con toda majestuosidad y ostentación. Esa recepción 
se dio, de acuerdo con Serulnikov, en medio de la tremenda 
polarización política en que vivía esa ciudad;184 asimismo, “el co-
mandante patriótico fue objeto de dos singulares distinciones: se 
lo consagró alcalde de primer voto y rector de la universidad”.185 
En Cochabamba, a Castelli lo recibieron y lo acompañaron re-
presentantes de las corporaciones, en medio de bailes y música.186 
En La Paz, con el arribo de las tropas, se “despertó el entusiasmo 
no solo de los patriotas de La Paz sino también de los de Sorata, 
quienes contribuyeron con seis mil pesos al mantenimiento de los 
soldados”.187 El 10 de abril de 1811, en todo caso, Castelli “entró 
en caballo ricamente adornado que le preparó la vecindad y como 
un importante ritual, le entregaron ‘dos llaves de oro y una palma 
de perlas’”, en señal de recogimiento.188

en la ciudad de México (1808-1818)”, Estudos Ibero-Americanos, v. xxv, n.° 1 
(1999), p. 15. Sin embargo, el ritual político centrado en la figura del rey fue 
restablecido por el propio Fernando vii al regresar al trono español en 1814.

183	 Alber Quispe Escobar, De los festejos del rey…, p. 49.
184	 Sergio Serulnikov, El poder del disenso…
185	 Ibídem, p. 532.
186	 Alber Quispe Escobar, De los festejos del rey…, p. 36.
187	 Alberto Crespo, La vida cotidiana en La Paz…, p. 34.
188	 Ibídem.



86 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

En esa época de mucha incertidumbre, también se organizaron 
recibimientos para los jefes de los ejércitos realistas. Después de 
la retirada de Castelli de Cochabamba, donde tenía tanto apoyo, 
ante el acercamiento del jefe del ejército realista, las autoridades 
de la ciudad enviaron una comisión para pedir perdón, como 
Castelli quiso creer, pero fue recibido por los cañonazos de los 
simpatizantes de los insurgentes. En 1813, el brigadier realista 
Joaquín de Pezuela dispuso que el pago de los donativos a costa 
de los pobladores pasara “a su propia recepción”, a pesar del 
empobrecimiento que sufrían los fondos públicos de la ciudad.189

Con el derrotero y la retirada de las tropas porteñas, las fuer-
zas realistas lograron controlar el territorio de Charcas durante 
1812 y 1813, aunque ese fue un escenario de “guerra permanen-
te” debido a la constante presión de los grupos insurgentes y a la 
amenaza de los ejércitos porteños que seguían incursionando en 
el territorio de Charcas. Tales ejércitos eran los portadores de una 
nueva representación revolucionaria e intentaron crear un apara-
to propagandístico para reemplazar la simbología y la ritualidad 
monárquica. Así, a partir de 1813, por iniciativa de la Asamblea 
General en Buenos Aires, se inició la creación de un nuevo arsenal 
simbólico revolucionario para un país independiente, desligándose 
del nombre de Fernando vii. Ese año, dicha Asamblea declaró 
festividad cívica la fecha 25 de mayo. Las conmemoraciones de 
1814 tuvieron lugar en La Plata y en Potosí, a medida que los 
ejércitos rioplatenses avanzaban en Charcas; la población, ese día, 
vestía los gorros frigios. En la ocasión, también se realizaron juras 
a la Asamblea en Tarija y en Santa Cruz.190 En cuanto los ejérci-
tos argentinos ingresaron a las ciudades charqueñas, las insignias 
revolucionarias aparecieron como escudos sobre los templos y 
los edificios públicos, reemplazando los símbolos de la realeza. 

189	 Marcela Inch, El rostro festivo de la Villa Imperial…, pp. 12-13.
190	 Miguel Carrillo Bascary, “Semiótica belgraniana: el poder de las imágenes 

en la revolución”, en Fernando Enrique Barba et al., Belgrano. Dos siglos de 
legado: 1820-2020: investigaciones, Instituto Nacional Belgraniano, Buenos 
Aires, 2020, pp. 53-88.



87RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

Asimismo, se intentó introducir un nuevo calendario revolucio-
nario, tomando la Revolución de 1809 como punto de partida 
o “Año i de la Libertad”; los documentos oficiales, no obstante, 
tenían la inscripción “Año iv y v de la Libertad”.191

Durante las tres ocupaciones de la Villa Imperial de Potosí, 
se produjo también una importante evolución en cuanto a la 
acuñación de monedas. En 1811, la Casa de la Moneda todavía 
acuñaba la imagen del rey Carlos iv en las monedas, que luego fue 
reemplazada por la imagen de Fernando vii. En 1813, apareció 
en Potosí una nueva moneda marcada por las armas argentinas; 
según su descripción, tenía elementos que más adelante pasaron a 
formar parte de los símbolos incluidos en el arsenal alegórico de la 
nueva república: el Sol y el gorro frigio sobre una pica. Acerca de 
las denominaciones, “se procedió a cambiar los hispánicos ‘reales’ 
por los independentistas ‘soles’”.192 También se comenzó a fabricar 
medallas para conmemorar los triunfos bélicos y condecorar a los 
comandantes y a los soldados destacados, contrarrestando similar 
emisión realizada por Goyeneche en 1811 con el propósito de con-
memorar la victoria sobre los rioplatenses. Igualmente, por orden 
de Manuel Belgrano, fueron emitidas medallas para condecorar 
a los indígenas aliados que apoyaron la causa del rey, tal como lo 
hicieron los españoles durante las grandes sublevaciones indígenas 
de 1780-1781, estableciendo el galardón con la efigie real.

En el transcurso de la guerra, hubo “amedallados” de uno y 
otro bando. Empero, en el intento de conseguir alianzas por parte 
de los indígenas, Belgrano fue mucho más allá: recurrió al ritual 
político de recibimiento y lo aplicó para acoger como autoridades 
importantes a dos jefes chiriguanos, Cumbay y Cumbay Cutipa, 
que llegaron en fechas diferentes a finales de agosto de 1813. Las 
recepciones guardaban todos los elementos simbólicos necesarios: 

191	 Roberto Querejazu Calvo, Chuquisaca 1538-1825, Imprenta Universitaria, 
1992, p. 677.

192	 Fernando Chao y Mariano Cohen, “1813. Medallas, premios y distintivos 
de Belgrano en Potosí”, en Marcelo Urbano Salerno y Roberto L. Elissalde, 
Belgrano, Serie Contribuciones, Academia Nacional de Ciencias de Buenos 
Aires, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, 2020, p. 30.



88 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

los líderes indígenas fueron recibidos por Belgrano, los miembros 
del Cabildo, los eclesiásticos y el pueblo; las tropas, a su vez, les 
brindaron los honores, saludando con salvas de artillería.193 Por 
otra parte, en septiembre de 1813, en la batalla entre las tropas 
de Belgrano y Joaquín de la Pezuela, en Vilcapugio, se registró el 
uso de la “bandera de la Patria, entre azul y blanca y una cruz en 
el medio que tenía dicha bandera y arriba del escudo en la lanza, 
la insignia de la libertad”;194 el escudo de la Asamblea en su centro 
fue fruto de la resolución de la propia Asamblea para sustituir las 
armas del rey. Con el propósito de reforzar la simbología repu-
blicana después de la derrota militar, Belgrano ordenó establecer 
“la bandera de la Patria con las insignias de la libertad del borreón 
[gorro] y las manos unidas en la Casa de Moneda”,195 al final de 
la portada, borrando las anteriores, que tenían las armas del rey 
en la puerta de la casa de la coronación. 

En 1815, en Cochabamba, Juan Antonio Álvarez de Arenales 
llevó a cabo el festejo de conmemoración del establecimiento 
de la Junta de Buenos Aires de fecha 25 de mayo de 1810. Los 
puntos centrales de la celebración fueron el ritual político de jura 
y el paseo de la bandera patria, terminando, en contraste, con la 
misa solemne en la iglesia matriz. El apego a la religión como 
fuente de legitimidad y la reproducción de prácticas religiosas en 
ese periodo de las guerras por la independencia, por parte tanto 
de los realistas como de los patriotas, reflejan el hecho de que 
ambas partes estuvieron fuertemente influenciadas por las creen-
cias y las experiencias religiosas, apelando en todo momento a la 
ayuda divina e instrumentalizando la religión para justificar sus 
acciones. Por tal razón, las misas y los tedeums196 fueron el punto 
culminante de las ceremonias monárquicas y de las ceremonias 
revolucionarias. En los años de guerra, también proliferó el culto 

193	 Vicent Nicolas, Banderas de lucha…, p. 126.
194	 Miguel Carrillo Bascary, “Semiótica belgraniana…”, p. 66.
195	 Ibídem.
196	 Pablo Ortemberg, “El tedeum en el ritual político. Usos y sentidos de un 

dispositivo de pactos en la América española y en la revolución de Mayo”, 
Anuario del Instituto de Historia Argentina, 10 (2010), pp. 196-226.



89RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

mariano de devoción a la Virgen de las Mercedes o a la Virgen 
de Carmen;197 a ellas se les pedía ayuda antes de las batallas, se 
les agradecía después de las ganadas y se les ofrecía las banderas 
capturadas de los enemigos.

Con el retiro de los ejércitos argentinos de Charcas y la 
restauración del régimen realista, los cambios sucedieron varias 
veces a lo largo de la guerra por la independencia. Esto se debió 
a que el Gobierno del territorio de Charcas iba pasando a manos 
de patriotas o de realistas. Entre 1816 y 1825, se reestableció el 
poder monárquico en Charcas; fue cuando no solo volvieron los 
símbolos reales de Fernando vii (que recuperó el trono en 1814), 
sino que en lugar de los festejos revolucionarios se comenzó a 
celebrar, de nuevo, la fecha de cumpleaños del rey. En 1816, en 
Potosí, se realizó la ceremonia de sacar el real estandarte durante 
la fiesta del apóstol Santiago; sin embargo, debido a la pobreza 
de los fondos del Cabildo, “sin disponerse nada al complemento 
otrora infaltable […], ni siquiera de las mal organizadas y deslucidas 
corridas de toros que todavía pocos años atrás se solían hacer”.198 
En 1817, llegó a La Plata el sello real de Fernando vii, uno de 
los objetos del poder monárquico. El ritual de recibimiento se 
realizó según los usos de una época que ya fenecía, en medio del 
agotamiento por los largos años de guerra y sin los recursos eco-
nómicos necesarios para realizar festejos ostentosos. A pesar de 
ello, en la plaza principal se construyó un tablado, donde bajo un 
dosel y dentro de un cajoncito de oro fue colocado el sello real, 
para luego ser llevado en una procesión debajo del palio por las 
calles de la ciudad, custodiado por los miembros de la Audiencia, 
acompañados por el Cabildo, el claustro de la Universidad, las 
comunidades religiosas y el pueblo, hasta el edificio del Tribunal. 
Recién entonces se procedió al ritual político monárquico más 

197	 Pablo Ortemberg, “Las vírgenes generalas: acción guerrera y práctica 
religiosa en las campañas del Alto Perú y el Río de la Plata (1810-1818)”, 
Boletín del Instituto de Historia Argentina y Americana “Dr. Emilio Ravignani”, 
tercera serie, 35/36 (2011), pp. 11-41.

198	 Marcela Inch, El rostro festivo de la Villa Imperial…, p. 13.



90 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

importante: la recepción de la Real Cédula y del Real Sello, be-
sándolos luego y poniéndolos sobre sus cabezas como muestra de 
lealtad y de obediencia al rey.199 

Por entonces, en La Paz, se preparó el festejo con motivo del 
segundo matrimonio de Fernando vii, que tuvo lugar en 1816 con 
María Isabel de Braganza y Borbón de la Casa Real de Portugal, 
por “hallarse convencido el gobierno de la fidelidad que distingue 
al noble vecindario de esta capital”.200 Se esperó a que la noticia 
oficial llegara a la ciudad, para publicar un bando de aviso a los 
pobladores y “aumentar su ornato por el blanqueamiento de las 
casas de la plaza”, “continuando en todas las demás de esta ciudad 
hasta su conclusión”.201 Más tarde, en octubre de 1817, se festejó 
el cumpleaños de Fernando vii. Las fiestas reales comenzaron con 
la misa de gracias y el tedeum en la catedral. Las puertas y las ven-
tanas de las casas de los vecinos estuvieron adornadas e iluminadas 
por tres noches consecutivas. La disposición del gobierno militar 
de la ciudad dispuso que “todos se diviertan en paz y quietud, sin 
vicios ni pendencias”, bajo amenaza de la salida de patrullas y la 
aplicación inexorable de castigos a los contraventores.202 En 1819, 
desde la sede del Virreinato del Perú, mandaron las disposiciones 
ceremoniales por la muerte de la reina María Francisca Isabel de 
Braganza, de Carlos iv y de su esposa María Luisa de Borbón. 
En la iglesia catedral, como de costumbre, se construyó un tú-
mulo; los miembros del Cabildo, acompañados por los militares, 
hicieron guardia. En la plaza principal, cada quince minutos, las 

199	 Roberto Querejazu Calvo, Chuquisaca 1538-1825, p. 696.
200	 Archivo de La Paz, Expedientes coloniales, 156, exp. 23, “Nota oficial de 

don Juan Sánchez Lima, teniente coronel de los Reales Ejércitos, sargento 
mayor del Regimiento de Dragones de la Unión, comandante general de 
armas y gobernador intendente de esta ciudad y provincia de La Paz para 
que se conmemore el enlace del Monarca Fernando vii con la Infanta doña 
María Isabel de Portugal”, La Paz, 14 de abril de 1817.

201	 Ibídem. 
202	 Archivo de La Paz, Expedientes coloniales, 156, exp. 22, “Nota de Juan 

Sánchez Lima, coronel de los Reales Ejércitos, para que el día 14 de octu-
bre se festeje el cumpleaños del monarca Fernando vii con la solemnidad 
acostumbrada”, La Paz, 1 de octubre de 1817.



91RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

tropas lanzaron descargas. En todas las parroquias de la ciudad, 
los repiques de las campanas recordaron el triste suceso. También 
se reglamentó que los habitantes de la ciudad debían llevar luto 
durante medio año y se suspendieron las diversiones públicas por 
un mes y medio, y los trámites judiciales por ocho días.203

Desde 1808 hasta 1825, en el contexto de la crisis de la Mo-
narquía española y del surgimiento de nuevas formas de gobierno 
tanto en España como en Hispanoamérica, se produjo una trans-
formación de los rituales políticos y simbólicos. Esto ocurrió a 
partir de la combinación de elementos ceremoniales propios del 
antiguo régimen con nuevos mecanismos rituales como expresión 
de las inéditas formas políticas que se estaban gestando. En medio 
de enfrentamientos bélicos, se dio una verdadera confrontación 
simbólica en busca de la legitimidad política de uno y otro bando, 
reutilizando y reorientando los mismos rituales, pero con dife-
rentes contenidos y connotaciones políticas, y usando diferentes 
lenguajes y símbolos políticos para reafirmar un ideario político 
diferente.

Recreación de la ritualidad política en los primeros años 
de la República de Bolivia

El recibimiento de los libertadores 

Mucho antes de que se alcanzara la anhelada independencia en 
Charcas, se empezó a extender y a construir el culto a los libertado-
res Simón Bolívar y Antonio José de Sucre, a fin de alimentar luego 
el mito de que ambos fueron los creadores de la nación boliviana. 
Durante los acontecimientos de 1809 y la posterior guerra de la 
independencia, el imaginario popular que contemplaba al rey de 
España como el padre protector de los súbditos americanos fue 
transformándose paulatinamente. Al finalizar la guerra, las figuras 
de Bolívar y de Sucre reemplazaron esa imagen paternal del rey, 

203	 Alberto Crespo, La vida cotidiana en La Paz…, p. 50.



92 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

y se establecieron en el panteón nacional como los padres de la 
patria;204 sus apellidos, efectivamente, quedaron perpetuados en 
los nombres del país y de la ciudad capital de la nueva república, 
respectivamente. Ese fue el máximo homenaje que rindieron los 
oriundos de Charcas a ambos personajes históricos, desligándose 
con ello de las denominaciones coloniales Charcas y Alto Perú, las 
cuales recordaban a los habitantes de esos territorios su vínculo con 
España y la subordinación al Virreinato del Perú y al Virreinato 
del Río de la Plata.205 

204	 Pilar Mendieta Parada, “El héroe y la construcción de la nación (1825-
1839)”, en Rossana Barragán (comp.), De Juntas, Guerrillas, Héroes y Con-
memoraciones, Gobierno Municipal de La Paz, 2009, pp. 233-255.

205	 José Luis Roca, Ni con Lima ni con Buenos Aires: la formación de un Estado 
nacional en Charcas, Plural editores, La Paz, 2007.

Pintura de Carmen Álvarez (Baptista). Mariano Baptista Gumucio,
Historia de Bolivia: para lectores de 9 a 90 años.

Empresa Editora "Khana Cruz", 1981, p. 211.



93RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

El programa cultural republicano pretendía establecer un 
nuevo ceremonial del poder teatralizado, que fue iniciado con 
la transformación de las fiestas cívicas coloniales, nutriéndolas 
de nuevos elementos simbólicos y ritualizados. Así, durante los 
primeros festejos republicanos dirigidos a glorificar a los máximos 
protagonistas del proceso de independencia, se dio mayor énfasis 
a las festividades de recepción de los héroes, profundizando el 
modelo de celebración del “triunfo romano”. Ese modelo, am-
pliamente utilizado desde la época colonial para el recibimiento 
de las autoridades, después de las guerras de independencia 
recobró su sentido original, incorporando elementos rescatados 
de la Antigüedad clásica y respondiendo a la influencia del estilo 
neoclásico imperante en Europa y en América a principios del 
siglo xix. Los recibimientos de Sucre y de Bolívar en 1825, en 
Charcas, inauguraron el ciclo de ceremoniales. La puesta en escena 
del ingreso de los libertadores a Chuquisaca y a La Paz parecía un 
verdadero adventus, el cual remembraba la ceremonia con la que 
los emperadores romanos acostumbraban a entrar a las ciudades 
cuando retornaban de las campañas militares.

El adventus, recordemos, se complementaba con el ritual 
del triunfo de la Roma republicana, destinado a glorificar a los 
generales romanos que obtuvieron victorias importantes, como 
la de Julio César el año 46 a. C., cuando celebró un triunfo en 
Roma por su victoria en Hispania contra el ejército de Gnaeus 
Pompeius Magnus, conocido como Pompeyo el Grande. El ri-
tual para celebrar victorias de menor importancia era la ovación, 
como la que se hizo a Marco Licinio Craso el año 71 a. C. por la 
rebelión de Espartaco. En ambos casos, los vencedores recorrían 
las calles de Roma, pero se diferenciaban por el tipo de toga y de 
corona que llevaban: toga pretexta y corona de mirto en el primer 
caso, y toga capitolina de color púrpura adornada con hilo de oro 
y corona de laurel en el caso de la ovación. El ceremonial romano 
establecía que el general victorioso debía permanecer fuera de 
la ciudad y entrar luego montado en una cuadriga o carro por la 
Porta Triumphalis hasta llegar al Foro.



94 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

La crónica de la entrada del general Sucre a Chuquisaca, el 30 
de abril de 1825,206 refiere numerosos detalles reapropiados de los 
antiguos ceremoniales romanos y reproducidos por los pobladores 
de Charcas. También se apelaba al ceremonial de recibimiento de 
las autoridades civiles (virreyes, gobernadores y otros) y eclesiás-
ticas (arzobispos y obispos), tradición presente durante tres siglos 
de administración española y que, en su momento, se inspiraba 
en la Antigüedad clásica. La escena igualmente nos remite a la 
época del dominio español. Una crónica anónima relató con lujo 
de detalles el decorado de las calles hasta la plaza:

[…] con gasas, tules y banderas, […] pliegues de ricos cortinajes 
de seda con bordados de oro y plata, festoneados de encaje y pasa-
manería de gran precio […] los propietarios de las casas sacaron lo 
más rico y vistoso de sus salones para su adorno […]. Las paredes 
de todo el trayecto estaban cubiertas con los más ricos tapices de 
terciopelo y brocato.207 

Esos detalles tienen un valor simbólico importante para de-
mostrar la predisposición de la población al momento de recibir 
al ilustre visitante, ofreciéndole todo lo mejor que se tenía; más 
todavía teniendo en cuenta que se trataba de un acontecimiento 
posterior a una guerra que duró más de quince años y de la que 
los nuevos ciudadanos salieron afectados económicamente. Dicha 
predisposición se advertía también en los gastos para la cons-
trucción de la arquitectura efímera, tan común en los tiempos de 
la Colonia. Según anota el cronista anónimo, los artesanos, las 
vivanderas y las chicheras estaban a cargo de levantar los arcos 
triunfales con plata labrada y flores, “a cada diez pasos”, “desde 
leguas antes sobre el camino y en las calles de la entrada”; además, 
al ingreso a la ciudad, el gremio de comerciantes construyó un 

206	 La crónica fue reconstruida a partir del testimonio de Jorge Mallo, testigo 
ocular de los actos, que sirvió en la administración del Estado durante la 
presidencia de Sucre (1825-1828). Véase Roberto Querejazu Calvo, Chu-
quisaca 1538-1825, pp. 716-717.

207	 Roberto Querejazu Calvo, Chuquisaca…



95RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

“templo de la inmortalidad en cuya portada en letras doradas, se 
leían alabanzas al ilustre huésped”.208 

Al mediodía, el pueblo fue avisado de la aproximación de la 
gloriosa comitiva con un cañonazo emitido desde la Recoleta y con 
el sonido de los dieciocho campanarios de las iglesias de Chuqui-
saca. Según la citada crónica, a lo largo del camino desde Potosí, 
los pobladores fueron sumándose para presenciar la majestuosa 
comitiva integrada por grupos indígenas que tocaban instrumentos 
típicos, cantaban y bailaban. Les seguían doce batidores y doce 
alabarderos montados sobre caballos adornados para la ocasión, 
además de cien jinetes, que representaban a la sociedad chuqui-
saqueña, para escoltar al libertador y ser su guardia de honor; ese 
grupo fue secundado por un escuadrón rioplatense. El general 
Sucre iba acompañado a su derecha por el general Juan Antonio 
Álvarez de Arenales y por uno de los diputados de Chuquisaca, y 
a su izquierda por el general José María Pérez de Urdininea y por 
un diputado de Potosí. El general colombiano Agustín Giraldi-
no, jefe del Estado Mayor del Ejército Unido, y otros diputados 
chuquisaqueños y potosinos cerraban el grupo de autoridades 
militares. Los vecinos notables, los comerciantes y los artesanos 
iban al final. Esa cabalgata triunfal desde Potosí hasta Chuquisaca 
permitió al libertador Sucre ser visibilizado como protagonista 
de las victorias militares y recibir el homenaje de los ciudadanos 
de la nueva república. La comitiva se detuvo ante el denominado 
“templo de inmortalidad y de gloria”,209 una construcción efímera 
donde una delegación de vecinos ilustres entregó al general Sucre 
la llave de la ciudad. Ese templo, probablemente, era una imita-
ción de los santuarios romanos, con el que se pretendía emular el 
ritual que culminaba en el templo de Júpiter Optimus Maximus, 
en Roma, a donde el militar triunfante entraba solo para ofrecer 
los laureles de la victoria a ese dios.210 En el caso de Chuquisaca, 

208	 Ibídem.
209	 Ibídem.
210	 Mary Beard, El triunfo romano: una historia de Roma a través de la celebración 

de sus triunfos, Crítica, Madrid, 2008.



96 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

el general Sucre entró al “templo de inmortalidad”, donde “niñas 
escogidas por su edad juvenil entre las más bellas de la ciudad” le 
cantaron un himno.211

En la crónica anónima también se cuenta que la matrona 
Casimira Aguilar, ostentosamente vestida, en nombre de la ciudad 
colocó sobre la cabeza del general Sucre una corona de oro ador-
nada con rubíes. La figura de la matrona cobra aquí importancia 
debido al valor simbólico que tenían las matronas romanas, quie-
nes, según Tito Livio, vendieron sus joyas para salvar su ciudad 
de los galos, recibiendo en recompensa ciertos privilegios del 
Senado.212 Es posible conjeturar que posteriormente la figura de 
la matrona se convirtió en la figura de la madre patria, presente 
durante las festividades cívicas en Bolivia, sobre todo después de 
la guerra del Pacífico con Chile (1879).

El recibimiento también contó con doce doncellas vestidas 
de azul y blanco (colores de las Provincias Unidas del Río de la 
Plata),213 y coronas de laurel, que arrastraban un carro romano que 
esperaba al general Sucre a la salida del templo. Se puede suponer 
que se trataba, por un lado, de una imitación de la vírgenes o sa-
cerdotisas vestales romanas, cuya vestimenta blanca representaba 
las virtudes de la pureza y la honradez, y, por otro, de las figuras 
femeninas que participaban activamente en la escenificación de las 
teatralizadas fiestas coloniales. Las coronas de laurel podrían haber 
representado las vittae o vinchas características de las vestales en 
Roma;214 además, esos laureles tal vez significaban el símbolo de la 

211	 Roberto Querejazu Calvo, Chuquisaca…
212	 Tito Livio, Historia de Roma desde su fundación, vol. 1, lib. 5, colección de 

la biblioteca Everyman’s Library, Joseph Malaby Dent & Sons, Londres, 
1905. 

213	 A lo largo del camino de Potosí a La Plata, los chuquisaqueños agitaban 
banderas azules y blancas, símbolo de las Provincias Unidas del Río de la 
Plata con el que fueron familiarizados desde una década atrás.

214	 El traje de las vestales incluía un tocado compuesto de ínfula y vittae (banda 
de lana), un velo conocido como suffibulum, una palla y una estola o túnica. 
El hecho de que en la mayoría de las representaciones que se les hacía se las 
mostrara con su cabeza velada ilustra su presencia como figuras públicas y 
sacerdotales.



97RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

victoria. En cuanto al carro triunfal que arrastraban las doncellas, 
estaba pintado de rojo y blanco, colores del Perú independiente; 
no guardaba similitud solo con la carroza de la victoria romana 
utilizada para festejar los triunfos militares, sino con los carros ale-
góricos conocidos desde la Colonia y que simbolizaban el Estado 
y al general Sucre como su conductor. A partir de esos símbolos 
se puede entrever la alusión simbólica a ese libertador como el 
personaje que llevó adelante el proceso emancipatorio de Perú, al 
unísono con el proceso emancipatorio del Río de la Plata.

Se sabe que el general Sucre, cuando salió del templo y se lo 
invitó a subir a la carroza de la victoria, se negó a hacerlo. En su 
lugar, le propuso subir al general Álvarez de Arenales, por ser el 
militar más antiguo, quien, sin embargo, respondió que “al lado 
del vencedor de Ayacucho todos los demás eran inferiores”.215 
Al escuchar esa respuesta, Sucre puso su corona y su espada en 
la carroza, y el general Álvarez de Arenales colocó enseguida su 
espada al lado, como símbolo de la victoria de las armas unidas. 
El libertador Sucre permaneció montado sobre el caballo que 
pertenecía al general realista, César José de Canterac, vencido en 
la Batalla de Ayacucho; es otro detalle que nos remite a la época 
antigua, cuando los vencedores romanos mostraban los trofeos de 
los vencidos durante la entrada triunfal. Encabezando la comitiva, 
el general Sucre avanzó hacia la plaza principal, donde se ubicaba 
el arco triunfal más grande; ahí empezaron los festejos. Asimismo, 
en esa plaza había una construcción efímera en forma del templo 
jónico sobre una plataforma alta en la que reposaba un retrato del 
libertador Sucre. Dos días después de su llegada, Sucre escribió a 
Bolívar: “Me han recibido con todas las pompas del triunfo y con 
una solemnidad que es fastidiosa y mortificante”.216

Julio Díaz Arguedas describió una visita del mariscal Sucre a 
La Paz sin revelar las fuentes de la información.217 Según el autor, 

215	 Roberto Querejazu Calvo, Chuquisaca 1538-1825, pp. 716-717.
216	 Willam Lee Lofstrom, El Mariscal Sucre en Bolivia, Imprenta Alenkar, La 

Paz, 1983, p. 40.
217	 Julio Díaz Arguedas, Síntesis histórica de la ciudad de La Paz. 1548-1948, Casa 

Municipal de Cultura “Franz Tamayo”, La Paz, 1978, p. 226.



98 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

el 7 de febrero de 1825, Sucre llegó acompañado de una numerosa 
comitiva compuesta por los generales José Miguel Lanza, Agustín 
Gamarra, Francisco Burdett O’Connor, Guillermo Miller, José 
Domingo de la Mar y Jacinto Lara, por los vecinos notables de la 
ciudad y por el Ejército colombiano. La presencia del libertador 
Sucre en La Paz fue en sí un reconocimiento simbólico de la 
ciudad donde se produjo el primer grito de independencia. Allí 
fue recibido por el pueblo y por “numerosas tropas de indios vis-
tosamente vestidos y con sus músicas populares […] que también 
quisieron unir su entusiasmo patriótico por conocer al vencedor 
de los españoles”.218

La llegada de Bolívar a Charcas estuvo marcada por una 
serie de recibimientos que comenzaron en el Cusco, donde la 
población le dio la bienvenida con todos los honores y las pompas. 
Uno de los actos principales fue la coronación de Bolívar (con 
una guirnalda de oro y piedras preciosas) por Francisca Gamarra, 
mujer que se destacó en las luchas guerrilleras.219 Luego, en su 
marcha hacia el sur, Bolívar fue recibido por la población de todos 
los pueblos contiguos de una población cercana al lago Titicaca, 
denominada Pucará, donde José Domingo Choquehuanca, un 
ilustrado de la Universidad San Francisco Xavier, pronunció un 
discurso librepensador.220 Mientras tanto, en agosto de 1825, 
la Asamblea Constituyente reunida en Chuquisaca, después de 

218	 Ibídem, pp. 225-232.
219	 La visibilización “inédita” de las mujeres durante los actos cívicos después 

de la independencia, a las que dejaron aparecer como simples actrices o 
como el soporte pasivo de las representaciones públicas, fue interpretada 
por Pablo Ortemberg como haber soltado durante las guerras por la 
independencia las trabas de la dominación masculina y haber abierto el 
espacio de participación cívica de la mujer. Sin embargo, sugiere el autor, 
analizando el caso peruano, ese espacio se cerró, convirtiéndose en la ico-
nografía republicana, en el emblema de la libertad y de la república. Véase 
Pablo Ortemberg, “Apuntes sobre el lugar de la mujer en el ritual político 
limeño: de actrices durante el virreinato a actoras de la independencia”, 
Estudios Interdisciplinarios de América Latina y el Caribe, vol. 22, n.° 1 (2011), 
p. 111.

220	 Pilar Mendieta Parada, “El héroe y la construcción de la nación…”, p. 237.



99RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

firmar el Acta de la Independencia, aprobó la ley de reconoci-
miento a los generales Bolívar y Sucre, llamando República de 
Bolívar al nuevo Estado y Sucre a su capital. La Asamblea designó 
una comitiva para ir al encuentro del libertador Bolívar, que se 
aproximaba a La Paz.

El itinerario de Bolívar por el territorio otrora gobernado 
por la Audiencia Real de La Plata comenzó por el santuario de 
Copacabana, situado en una localidad a orillas del lago Titicaca, 
donde tuvo un pomposo recibimiento por parte de la población 
autóctona, puesto que su llegada coincidió con la romería de la 
Virgen. Debido a su enorme interés por la historia prehispánica, 
estando en Copacabana, navegó por el lago y visitó la Isla del Sol; 
luego llegó a Tiahuanacu, donde fue obsequiado con muchos ob-
jetos arqueológicos, con los que formó una colección cuyas piezas 
están hoy en el Museo Etnográfico de Berlín. Según su teniente 
Daniel Florencio O’Leary, Bolívar opinó: “La gloria que estos 
momentos, aún en ruinas, reclaman a favor de sus autores, no 
debe quedar olvidada”.221

El 16 de agosto, después de atravesar el río Desaguadero, en 
Zepita, Bolívar fue alcanzado por el Gran Mariscal de Ayacucho, 
desde donde ambos libertadores comenzaron su entrada triunfal a 
las ciudades de Charcas; Bolívar hizo su solemne ingreso a La Paz 
dos días después, el 18 de agosto.222 O’Leary relató que “la recep-
ción que le hizo aquella patriótica ciudad no cedió en entusiasmo 
y suntuosidad a la del Cusco”; es decir, “no se economizó gasto 
alguno para ser digna del héroe y de su gloria”.223 O’Learly también 
describió que los grupos indígenas se trasladaron al sitio paceño 
denominado Alto Lima para mostrar a Bolívar su reconocimiento, 

221	 Archivo del Libertador, Sección O’Leary, t. xxxv: Creación de Bolivia, 
“Comunicación al Libertador de don José Mariano Serrano, Presidente 
de las Asamblea de las Provincias del Alto Perú”, Chuquisaca, 19 de julio 
de 1825, f. 133, citado en Lucio Díez de Medina, El Libertador en Bolivia, 
Editorial Militar, La Paz, 1954, p. 5.

222	 Julio Díaz Arguedas, Síntesis histórica de la ciudad de La Paz…, p. 227.
223	 Archivo del Libertador, Sección O’Leary, t. xxxv: Creación de Bolivia, 

“Comunicación al Libertador…”, p. 35.



100 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

puesto que la noticia sobre las reformas impulsadas por él habían 
llegado hasta Charcas.224 

Según Díaz Arguedas, el Ejército colombiano, vestido de gala, 
abrió camino desde la plaza Garita de Lima hasta la plaza de Armas. 
El libertador Bolívar, montado a caballo, apareció acompañado a su 
derecha por el mariscal Sucre y a su izquierda por el general Lanza, 
seguidos por el Estado Mayor, las tropas y numerosos grupos de 
“caballeros, jóvenes y artesanos”, formando una cabalgata que se 
extendió a lo largo de varias cuadras.225 La recepción de Bolívar fue 
preparada por la Segunda División del Ejército Libertador (acan-
tonada en la ciudad al mando del general José María de Córdova), 
por el Cabildo eclesiástico y, asimismo, por el Cabildo secular, que 
le obsequió un hermoso caballo ricamente adornado.226 Luego, 
en el sitio Coscochaca, Vicenta Juaristi Eguino esperó al general 
Bolívar junto a varias damas y a un coro de niñas vestidas con la 
“ropa incaica”. Como una matrona romana, esa célebre mujer que 
se destacó en la lucha contra los españoles condujo el caballo de 
Bolívar hacia la puerta de entrada de un gran arco triunfal, donde 
le puso “una hermosa corona de filigrana de plata, tachonada de 
piedras preciosas”.227 Seguidamente, él abrió la puerta con una 
llave de oro y pronunció las siguientes palabras: “Entrad pues a 
la ciudad, cuna de la libertad, y que vuestra triunfante espada abra 
esta puerta para que desde La Paz se pueda imitar vuestras virtudes, 
ya que antes imitó a sus progenitores en el sacrificio y martirio de 
sus hijos”.228 La enorme cabalgata encabezada por Bolívar pasó 
por numerosos arcos de triunfo que, desde la Garita de Lima, 
aparecían cada veinticinco metros magníficamente adornados 

224	 José María Rey de Casto, Recuerdos del tiempo heroico: páginas de la vida militar 
y política del gran mariscal de Ayacucho, Comisión Nacional del Bicentenario 
del Gran Mariscal Sucre, Caracas, 1995, p. 35.

225	 Según José María Rey de Castro, secretario del general mariscal de Ayacu-
cho, Bolívar fue acompañado por el mariscal Sucre a la derecha y el general 
colombiano José María de Córdova a la izquierda.

226	 José María Rey de Castro, Recuerdos del tiempo heroico…
227	 Julio Díaz Arguedas, Síntesis histórica de la ciudad de La Paz…, p. 228.
228	 José María Rey de Castro, Recuerdos del tiempo heroico…, p. 36.



101RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

con joyas, flores y leyendas; las descargas de fusilería, el repique 
de campanas y el estallido de millares de cohetes acompañaron 
la entrada triunfal. En el puente de Apumalla (hoy plaza Pérez 
Velasco), también se levantó un gran arco triunfal, adornado con 
las banderas de Colombia y de Perú, donde recibieron a Bolívar y 
le ofrendaron nuevamente las autoridades seculares y eclesiásticas, 
y le entregaron la llave de oro de la ciudad.

Díaz Arguedas, al citar la obra Descripción del recibimiento 
que le hizo el pueblo de La Paz al Libertador, de autor desconocido, 
publicada por la Imprenta del Libertador, retomó el apasionado 
discurso del presidente del departamento, el general Lanza, con 
motivo del recibimiento de Bolívar:

La América […] reservó a Colombia la gloria de que fuese patria del 
más grande de los hombres para que el país de los incas le tributase 
el dulce renombre de su Libertador y de su padre. A la imponente 
mano de Vuestra Excelencia se confió la espada vengadora de los 
derechos de la naturaleza.229

Según el autor anónimo de Descripción…, los jefes militares, 
los vecinos y los grupos de indígenas, “que en diversas secciones 
danzaban demostrando su alegría”,230 esperaron a Bolívar en el 
pueblo de Laja, incorporándose luego a la comitiva el Cabildo 
eclesiástico. Si bien los detalles sobre la participación en el re-
cibimiento de Bolívar en Laja y el papel prominente del general 
Lanza durante esa ceremonia están ausentes en las descripciones 
y en las memorias de Daniel Florencio O’Leary y de José María 
Rey de Castro, todos los testimonios resaltan el discurso de Bolí-
var en la plaza de Armas, frente a la tropa, agradeciéndole por sus 
“esfuerzos, valor y constancia y lealtad con que venían cumpliendo 
vuestra consigna de salvar América de sus tiranos y opresores”.231 
En el texto de Rey de Castro se proporcionan, además, detalles 
muy interesantes sobre los actos del tedeum y de la coronación de 

229	 Julio Díaz Arguedas, Síntesis histórica de la ciudad de La Paz…, p. 331.
230	 Ibídem, p. 229.
231	 José María Rey de Castro, Recuerdos del tiempo heroico…, p. 37.



102 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Bolívar, realizada por un sacerdote “con un laurel de oro tachonado 
de brillantes que formaba una corona”.232

Para Rey de Castro, esa coronación tuvo lugar en la Casa de 
Gobierno, donde el libertador Bolívar recibió al mariscal Sucre, 
quien presentó a los jefes de la Segunda División del Ejército 
Unido Libertador. De acuerdo con Díaz Arguedas, Bolívar tuvo 
entre sus manos “la guirnalda de oro, tachonada de perlas y bri-
llantes, destinada al Libertador, tratando enseguida de colocarla 
en las sienes del héroe, quien se resistió noblemente”.233 Según 
otro autor boliviano de principios del siglo xx, el libertador Su-
cre exclamó: “Vuestro solo nombre mi hizo vencer en Ayacucho 
[…] no estuvo la persona de v.e en Ayacucho, pero v.e existió en 
el corazón de cada soldado en el combate”.234 Todos los autores 
coinciden en que Bolívar se quitó la corona de la cabeza e invistió a 
Sucre diciendo: “no es a mí señores, a quien es debida la corona de 
la victoria, sino al General que dio la libertad al Perú en el campo 
de Ayacucho”.235 Acerca de lo ocurrido, Rey de Castro escribió 
en sus memorias que la lujosa guirnalda fue colocada ese mismo 
día por el general Sucre al general Córdova. Asimismo, sobre la 
ostentosa montura que ofreció el Cabildo de La Paz a Bolívar, se 
dice que fue regalada por el libertador Bolívar al mariscal Sucre, 
quien a su vez se la entregó al general Lara, en Arequipa. 

El autor desconocido de Descripción… registró en su texto que 
al día siguiente, 19 de agosto de 1825, se celebró en la catedral 
una solemne misa y que de nuevo se cantó el tedeum en acción 
de gracias, seguido por un desfile de las corporaciones. La fiesta 
prosiguió con la parte lúdica, la cual incluía funciones teatrales 
presentadas por el cuerpo eclesiástico y los comerciantes, bailes y 
cuatro días de toros. Por su parte, los militares de distintos batallo-
nes realizaron maniobras públicas, demostrando así su destreza, y 

232	 Ibídem.
233	 Julio Díaz Arguedas, Síntesis histórica de la ciudad de La Paz…, p. 230.
234	 Luis Paz, Historia general del Alto Perú. Hoy Bolivia, t. ii, Imprenta “Bo-

lívar”, Sucre, 1919, citado en Lucio Díez de Medina, El Libertador en 
Bolivia…, p. 37.

235	 José María Rey de Castro, Recuerdos del tiempo heroico…



103RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

“formaron dicciones de alabanza del Libertador”.236 Esas fiestas se 
prolongaron hasta el 21 de septiembre, fecha en la que Bolívar dejó 
La Paz para dirigirse a Chuquisaca. Sobre esos acontecimientos, 
“agasajos, banquetes, saraos, tés”, Vicente Lecuna escribió que 
se desarrollaron “en un ininterrumpido júbilo”,237 acompañados 
con el despliegue de fuegos artificiales en la plaza principal. Las 
fiestas duraron ocho días y el festejo popular, con cantos y bailes 
de los indígenas, formó parte importante del derroche lúdico. 
Los recibimientos en honor a Bolívar lo impresionaron tanto que 
en una carta de fecha 19 de agosto, dirigida al vicepresidente de 
Colombia, escribió lo siguiente: “el orador de la fiesta de este día, 
me ha querido hacer monarca”.238 También le comunicó que había 
recibido una misiva de la Asamblea Deliberante informando acerca 
de la declaración de independencia y que el nuevo país llevaría 
el nombre de Bolívar, en tanto que su capital se llamaría Sucre. 
“El día de [la Batalla de] Junín se ha declarado independiente esta 
nación y república independiente”, decía la carta.239 

En Oruro, los libertadores fueron igualmente acogidos con 
mucha admiración por el pueblo y con mucha pompa por sus au-
toridades, las diputaciones de Potosí, Chuquisaca y Cochabamba, 
los representantes del gremio de artesanos y la delegación de in-
dígenas. El 29 de septiembre de 1825, acompañada por una gran 
aglomeración, la comitiva emprendió viaje a Potosí, donde llegó 
el 3 de octubre; fue recibida por el jefe político de esa ciudad, el 
general Miller, y por importantes personalidades y representantes 
del Cabildo, del clero, de los gremios y del pueblo en general. 
En la localidad de Leñas, curacas, alcaldes, caciques e indígenas 
de las comunidades, en un total de 2.000 indios, agradecieron 
a Bolívar por la supresión de la mita con danzas y ceremonias; 
al día siguiente, en Yocalla, fue agasajado con un gran banquete 
ofrecido por el gobernador de Porco, Leandro de Uzín. En sus 

236	 Ibídem, p. 37.
237	 Ibídem.
238	 Vicente Lecuna, Obras completas, vol. i, Lex, La Habana, 1947, citado en 

Lucio Díez de Medina, El Libertador en Bolivia…, p. 38.
239	 Ibídem.



104 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

memorias, el general Miller cuenta con ironía que los brindis en 
aquel banquete eran larguísimos, que quienes tomaban la palabra 
se dirigían a Bolívar como el “Gran Príncipe” y le hacían reverencia 
“hasta tocar con la cabeza en la mesa”, mientras que a Sucre lo 
llamaban “Duque Valeroso” y al prefecto lo nombraban “con otro 
título no menos divertido”.240 La recepción en la Villa Imperial 
impresionó, sobre todo, por el modo en que los indígenas mos-
traban su afecto al libertador Bolívar, que se sorprendió de que 
los bailarines indígenas “llevaban alrededor del cuello sartas de 
medallas de cobre, y los caciques de plata, con el busto de Bolívar 
estampado en ellas”.241

En Cantumarca (Potosí), Bolívar bajó del caballo y saludó 
hacia el gran cerro de Potosí, en cuya cumbre flameaban los es-
tandartes de Colombia, Perú, Chile, Argentina y Bolivia, izados 
al sonido de bandas militares y disparos de cañones. En ese lugar, 
el libertador Bolívar recibió el saludo del Cabildo, del clero y de 
los distintos gremios, mientras que en la ciudad le esperaba una 
recepción sin precedentes ofrecida por el gremio de azogueros y 
los empleados de diferentes instituciones. Durante la recepción de 
las autoridades coloniales, los principales vecinos dieron impor-
tantes sumas de dinero, más de una vez. La casa donde Bolívar se 
alojó fue decorada con un gran arco de triunfo, enlazado con las 
banderas de las Provincias Unidas del Río de la Plata y del Imperio 
del Brasil. El general Miller describió de la siguiente manera la 
recepción en la Casa de Gobierno, antes del solemne tedeum, que 
continuó con un banquete preparado por el gobernador:

Dos niños vestidos de ángeles bajaron del arco al aproximarse [Bolí-
var] y cada uno le hizo un pequeño discurso, y al llegar al gran salón, 
seis hermosas mujeres, en representación del bello sexo de Potosí, 
salieron a recibirle, le pusieron una corona de laurel y esparcieron 
flores a su alrededor.242

240	 Véase Luis Zubieta Sagárnaga, Bolívar en Potosí, Tipografía Artística de 
S. Sivilá, Potosí, 1925.

241	 Véase Lucio Díez de Medina, El Libertador en Bolivia…, p. 41.
242	 Ibídem, p. 41.



105RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

La presencia de Bolívar en Potosí motivó un gran despliegue 
de admiración hacia su persona hasta el punto que el Gobierno 
municipal propuso rebautizar la ciudad como “Ciudad Bolívar”.243 
El 30 de octubre de 1825, Bolívar envió al Cabildo un oficio 
explicando que no podía aceptar ese honor porque el nombre 
de Potosí, como símbolo de riqueza y célebre en todo el mundo, 
“jamás podrá ser borrado por otro alguno”.244 La entrada del 
libertador Bolívar a Potosí fue de las más importantes y lujosas, 
puesto que no solo se le entregaron las llaves de la ciudad, como ya 
se había hecho en otros sitios, sino que se realizó un ritual cargado 
de contenido simbólico. Cuando Bolívar subió al Cerro Rico y 
proclamó la libertad de América, cumplió la promesa hecha en el 
monte Aventino de Roma de liberar el continente americano. En 
ese ascenso, Bolívar fue acompañado por un numeroso séquito de 
prominentes personalidades, entre ellas el mariscal Sucre, el pre-
fecto del departamento general Guillermo Miller, el gobernador de 
Porco Leandro de Uzín y los miembros de la misión diplomática 
de las Provincias Unidas del Río de la Plata, integrada por los 
generales Carlos María de Alvear, José Miguel Lanza, José María 
Pérez de Urdininea, José María de Córdova, José Domingo de 
la Mar, Jacinto Lara, Daniel Florencio O’Leary, Laurencio Silva 
y Carlos Soublete, además de otros.245 En la cumbre del cerro, 
Bolívar abrió con la llave de oro el Templo de la Victoria que fue 
construido en el lugar. De allí salió el grupo de las más notables 
mujeres potosinas (que representaban las repúblicas americanas), 
quienes recitaron una poesía en alusión a la historia personal y a 

243	 Esther Aillón Soria, “De Charcas / Alto Perú a la República de Bolívar / 
Bolivia. Trayectoria de la identidad boliviana”, en José Carlos Chiaramonte, 
Carlos Marichal y Aimer Granados (comps.), Crear la nación. Los nombres 
de los países de América Latina, Editorial Sudamericana, Buenos Aires, 2008, 
p. 139.

244	 Vicente Lecuna, Obras completas, vol. i, Lex, La Habana, 1947, citado en 
Lucio Díez de Medina, El Libertador en Bolivia…, p. 43.

245	 Ese ritual fue repetido después de la Revolución Nacional de 1952 por 
el presidente de Bolivia Víctor Paz Estenssoro, quien declaró la Segunda 
Independencia de Bolivia.



106 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

las cualidades del personaje, coronándolo con la corona de laurel 
de oro adornada con piedras preciosas.

El itinerario de Bolívar culminó en la ciudad de Sucre, donde, 
según sus propias palabras, fue recibido “con una gracia digna de 
la Grecia antigua”.246 El prefecto de esa ciudad, el general Santa 
Cruz, organizó la recepción que fue acompañada por los perso-
najes principales y el pueblo. En la plaza principal, fue erigido 
un templo de madera al estilo griego. Mientras Bolívar ascendía 
los peldaños del templo, las puertas de este se abrieron y él fue 
recibido por las señoras más respetables de la ciudad, al tiempo 
que doce jóvenes, vestidas de blanco, cual diosas, esparcían péta-
los de flores anticipando su paso.247 A continuación se celebró un 
solemne tedeum, mientras que la majestuosa misa fue oficiada al 
día siguiente, ante la presencia del libertador Bolívar, del Gran 
Mariscal y de militares, autoridades y representantes de la más 
distinguida sociedad; el tedeum sacralizaba el poder del presidente 
asociado con la Constitución y con la República. Posteriormente, 
en la Prefectura, se realizó una recepción para el pueblo, con un 
suntuoso banquete y un gran baile para la élite, que se prolongó 
hasta las primeras horas del día siguiente.

La huella que dejaron ambos libertadores fue muy significativa 
para el nuevo país, que, ya se ha dicho, adoptó el nombre de uno 
y designó el nombre del otro a su capital. Asimismo, la Asamblea 
Deliberante reconoció a Bolívar como Libertador, Padre de la 
Patria y Presidente Vitalicio; también le otorgó a cada uno una 
medalla de oro. La medalla de Bolívar llevaba grabado en el anverso 
el cerro de Potosí y su propio retrato, “colocado al término de una 
escala formada de fusiles, espadas, cañones y banderas”, y tenía en 
el reverso la inscripción: “La República agradecida al héroe cuyo 
nombre lleva”,248 ubicada entre una guirnalda de olivo y laurel. Los 
retratos de los libertadores Bolívar y Sucre fueron colocados en la 
galería de la municipalidad, con una guardia de honor constituida 

246	 José María Rey de Castro, Recuerdos del tiempo heroico…, p. 138.
247	 Ibídem.
248	 Esther Aillón Soria, “De Charcas…”, p. 138.



107RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

por abogados y escribanos. En distinción a los libertadores, ade-
más, se emitió la orden de erigir sus estatuas ecuestres en todas las 
capitales de departamento y de exhibir sus retratos en tribunales, 
cabildos y escuelas. Esa orden, sin embargo, no fue cumplida, a 
excepción del colocado de estatuas en La Paz y en Sucre.

En los primeros años de la primera República, se festejaron 
sendos onomásticos, que se prolongaron durante tres días con-
secutivos y en los cuales la parte central del programa fueron los 
desfiles, con una participación reglamentada de las autoridades, las 
corporaciones cívicas, las instituciones religiosas y el vecindario en 
su conjunto. Con los años, esos nuevos rasgos adquiridos durante 
la primera etapa de la posindependencia se perdieron; en su lugar, 
los recibimientos de los presidentes de Bolivia volvieron a seguir 
el clásico argumento elaborado y establecido para los actos de re-
cepción de las autoridades coloniales. Así, al igual que en tiempos 
pasados, los representantes o diputaciones de las corporaciones 
urbanas salían de la ciudad.

En el caso de la llegada del general Santa Cruz a La Paz, al-
gunas corporaciones lo esperaron en Calamarca, a una distancia 
de doce leguas de donde debía llegar, mientras que el prefecto, los 
funcionarios públicos y los vecinos notables le dieron la bienve-
nida en Ventilla, para finalmente acompañarlo a su destino final. 
La ciudad de La Paz se preparó para la recepción de la misma 
manera que en la época colonial: “la gente agrupada en las calles 
de tránsito, los balcones y ventanas decorados y entapizados con 
hermosas colgaduras, las banderas y gallardetes onduladas en el 
aire, los arcos […]”.249 En el recibimiento, no faltaron música y 
retoques de campanas, como tampoco bailes de los indígenas, 
pero los antiguos sonidos de chirimías y trompetas fueron sus-
tituidos por las bandas militares. Después de un desfile por la 
ciudad, acompañado por las corporaciones, el presidente Santa 
Cruz se dirigió al edificio de la Prefectura, donde las autoridades 
locales prepararon una recepción con una “mesa dulce”. Aunque 
las mascaradas nocturnas y los festejos populares típicos de la 

249	 El Iris de La Paz, La Paz, 24 de mayo de 1835.



108 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Colonia fueron cambiados por los saraos en el palacio prefectural, 
las representaciones dramáticas privadas y las óperas, la población 
gozaba de la fiesta durante varios días.

La conmemoración de las victorias

El teatro político de la nueva república estaba destinado a crear 
un imaginario colectivo, una identidad nacional que justificase 
la existencia del nuevo país. Las fiestas del 6 de Agosto, del 9 de 
Diciembre y del 9 de Febrero fueron las primeras celebraciones 
patrias para conmemorar las victorias obtenidas en las batallas de 
Junín, de Ayacucho y de Socabaya, cumpliendo estas la función de 
glorificar la independencia de Bolivia mediante el relato del papel 
de los héroes nacionales y de los momentos históricos en los que 
ellos se destacaron.250 A esas celebraciones fueron añadidas otras 
de carácter departamental: las fiestas del 25 de Mayo y del 16 de 
Julio en homenaje del primer grito revolucionario en Sucre y en 
La Paz, y las fiestas del 14 de Septiembre y del 10 de Noviembre 
en conmemoración de la organización de las Juntas en Cocha-
bamba y en Potosí, en apoyo a la Junta Gubernativa de Buenos 
Aires; esas cuatro fechas fueron convertidas en feriados cívico-
departamentales. Años después, la celebración del 6 de Agosto fue 
utilizada para conmemorar la firma del Acta de la Independencia 
de Bolivia, reemplazándola como fiesta conmemorativa de una 
batalla decisiva.

A partir de la llegada al poder de Andrés de Santa Cruz (1829-
1839), la fiesta del 6 de Agosto fue propuesta como “la gran fiesta 
cívica de la nación”.251 Es importante recordar que los festejos de 
los triunfos militares se dieron antes de la proclamación de nueva 
república, puesto que el camino hacia la independencia trascurrió 

250	 Françoise Martínez, “Usos y desusos de las fiestas cívicas en el proceso 
boliviano de construcción nacional, siglo xix”, en Marta Irurozqui (coord.), 
La mirada esquiva. Reflexiones políticas sobre la interacción y la ciudadanía en los 
Andes (Bolivia, Ecuador y Perú) siglo xxi, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, Madrid, 2005, pp. 179-213.

251	 Ibídem, p. 181.



109RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

en medio de guerras. Uno de los primeros trabajos sobre tales 
festividades ubica la celebración de la victoria de la Batalla de 
Aroma en fecha 14 de noviembre de 1811, cuando se enfrenta-
ron los realistas con las milicias cochabambinas. La victoria fue 
celebrada en la misa de gracias y en el tedeum llevados a cabo en 
la iglesia matriz, como también en un grandioso festejo popular 
que replicaba todos los elementos tradicionales de celebración.252

De esa manera, al salir de las guerras, las fechas de conme-
moración de las batallas eran las primeras en ser incluidas en el 
programa festivo nacional, con el objetivo de celebrar y de dar 
visibilidad a la ruptura con España. La fecha 9 de diciembre de 
1824, cuando tuvo lugar la Batalla de Ayacucho, en la que se de-
cidió la suerte de las tropas patriotas y se firmó la Capitulación de 
Ayacucho, fue una de las más importantes de ese primer calenda-
rio cívico republicano. La celebración del primer aniversario de 
esa batalla, el año siguiente, tuvo amplia repercusión en todo el 
territorio de la recién constituida República de Bolivia, con una 
prolongación durante varios días.

En Chuquisaca, la connotación de aquel primer festejo fue 
especial, debido a la presencia de ambos libertadores, personajes 
célebres para la historia de Bolivia y de América Latina. Los actos 
principales estuvieron dirigidos a consagrar al mariscal Sucre como 
vencedor en Ayacucho por medio de dos objetos representativos 
del poder republicano: la medalla otorgada por el Congreso boli-
viano y la espada remitida por la Municipalidad de Lima. Tanto la 
medalla como la espada fueron entregadas por personas investidas 
de poderes públicos en una ceremonia oficial cuyo momento más 
importante fue, precisamente, el ritual de entrega de ambos objetos 
consagrados por nuevas autoridades republicanas. Mientras que la 
medalla fue entregada a Sucre por el prefecto del departamento, 
la espada fue ceñida por el propio Bolívar como símbolo de la 
victoria militar contra los españoles. Luego se procedió al ritual 

252	 Esa celebración también puede ser entendida como “la conmemoración 
de la obediencia a la Junta de Buenos Aires”. Véase Alber Quispe Escobar, 
“Ritual político y cívico…”, p. 26.



110 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

de juramento: el mariscal Sucre juró que “con ella sostendría el 
imperio de las leyes”.253

En cuanto al ritual religioso que transcurrió en la catedral, 
este sacralizó el poder republicano mediante misas, tedeums, 
oraciones y sermones, de la misma manera que en los tiempos del 
dominio español, aunque en el caso de Chuquisaca referidos a los 
sucesos de la campaña de Ayacucho. Si bien la joven República 
se sirvió de algunos elementos del aparato propagandístico del 
régimen anterior, aprovechándose de la religión como instrumen-
to esencial de legitimación política, el rígido ritual fue roto por 
los distinguidos personajes, debido a que en la misma iglesia se 
produjo un despliegue discursivo iniciado por Bolívar y seguido 
por el mariscal Sucre, el general Santa Cruz, el presidente de la 
Corte Superior de Justicia, Casimiro Olañeta, y “sucesivamente 
las demás corporaciones civiles como eclesiásticas”.254

Los agasajos, los convites y los bailes adquirieron mucha 
importancia durante la celebración del primer aniversario de la 
Batalla de Ayacucho, en Chuquisaca, que comenzó la noche del 
8 de diciembre de 1825, cuando en el antiguo Palacio Arzobispal 
se sirvió “un refresco a las señoras y caballeros”, momento que 
estuvo seguido por un baile. La “brillante y numerosa” recepción 
social del 9 de diciembre empezó a mediodía e incluyó una comida 
a las cuatro de la tarde, con un protocolo mucho más relajado, 
no obstante que el mismo libertador Bolívar era quien presidía 
la mesa. El festejo se desarrolló con mucha soltura, en medio de 
una escalada de brindis alusivos a la victoria en aquella batalla y a 
sus principales protagonistas: el libertador Bolívar, el libertador 
Sucre y los generales Santa Cruz, Alvear y Olañeta, ya citados, 
además del general Eustaquio Antonio Díaz Vélez, entre otros, 
expresando “gratitud al ejército Libertador, prosperidad y gloria 
para la América”.255 Hubo una segunda comida por la noche, esta 

253	 El Cóndor de Bolivia, Chuquisaca, edición extraordinaria, “Las fiestas de 
Ayacucho”, 10 de diciembre de 1825, p. 1.

254	 Ibídem.
255	 Ibídem.



111RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

vez ofrecida por el mariscal Sucre para agasajar a los militares 
vencedores en Ayacucho; aquello parecía más un almuerzo de ca-
maradería militar que una recepción oficial. El baile también fue 
un componente destacado de la recepción; estuvo impregnado de 
mucho buen humor256 y duró hasta las seis de la mañana.

Ese escenario festivo, en apariencia frívolo, recibió una 
alta carga simbólica por la presencia de los actores principales 
del proceso de independencia, reforzada con la representación 
pictórica de ellos. Así, las paredes de la sala principal del antiguo 
Palacio Arzobispal, ocupado como sede presidencial por Sucre, y 
representado en una litografía original de Alcide D’Orbigny en 
la que también se muestra la plaza mayor de Chuquisaca, estaban 
decoradas con los denominativos de las capitales de las repúblicas 
americanas y con los nombres de los jefes y de los oficiales “que 
más se han distinguido durante la revolución”.257 En esa sala se 
habían colocado, en cambio, los retratos de Bolívar y de Sucre, 
sosteniendo, en el primer caso, los estandartes de Colombia, de 
Perú, de las Provincias Unidas del Río de la Plata y de Chile, y, 
en el segundo caso, las banderas de Inglaterra, Estados Unidos, 
México y Guatemala, que aludían a la emancipación americana 
y al sueño bolivariano de una América grande; Bolívar aparecía 
como un triunfador romano coronado de laureles, recurso pictó-
rico habitual de principios del siglo xix. Dichas imágenes eran 
reforzadas con los discursos pronunciados por los invitados:

[…] nuestras armas triunfantes […] desde el Orinoco al Potosí sean 
el sostén de las leyes que hemos conquistado, para que los pueblos la 

256	 Se trató de una gran “variedad de danzas tanto de origen europeo, como el 
minué, la contradanza, las cuadrillas, gavota, lanceros por una parte, y las 
danzas nacionales y bailes de tierra como el chambé, guachambé, la petor-
quina, el amor fino, el cielito, la moza mala, la mariquita, mistura limeña, 
nueva condición, ondú, zamacueca, bailecito, la samba, el pericón, etc.”. 
Véase Beatriz Rossells, “Las danzas de la independencia y su proyección 
en el siglo xix y xxi”, Khana, 60 (2009), pp. 283-291.

257	 El Cóndor de Bolivia, Chuquisaca, edición extraordinaria, “Las fiestas de 
Ayacucho”, 10 de diciembre de 1825, p. 1.



112 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

disfruten [las leyes] bajo sus sombras […] [El] pabellón de Colombia 
flameará en todo el universo si el Libertador nuestro padre y guía 
nos lo manda.258

Los mensajes estaban dirigidos a fortalecer una imagen cen-
tralizadora de los libertadores de Hispanoamérica como fuente del 
poder revolucionario que otorga libertad y justicia a los pueblos y 
a los ciudadanos americanos. Asimismo, exaltaban la fecha del 9 de 
diciembre, proclamada como el Gran Día en la historia del país, 
otorgándole una cierta valoración sacralizadora: “A ti la América 
debe su redención: el mundo entero te contempla como al día 
en que la libertad, la justicia y la razón vencieron al crimen y la 
maldad”.259 El pueblo de Chuquisaca fue partícipe activo de los 
festejos, aprovechando cada oportunidad para vitorear con entu-
siasmo a Bolívar, cuando salía del palacio, cuando pasaba por la 
plaza o cuando se dirigía a la iglesia acompañado por la comitiva. 
Igual que en el palacio, en la plaza principal se comió y se bebió 
“muy a su gusto”, aunque “con abundancia excesiva”.260 La comida 
estuvo amenizada por varias mojigangas y pantomimas preparadas 
por los artesanos, que también siguieron hasta la noche. Al igual 
que ocurrió con los generales de la Roma antigua, que costeaban 
la fiesta en la que participaba todo el pueblo, el generoso Bolívar 
asumió los gastos de ese grandioso festejo de la victoria.

Ese mismo año, en otras ciudades, entre ellas Potosí, La Paz y 
Santa Cruz, también se realizaron festejos con motivo del aniver-
sario de la Batalla de Ayacucho, que poco se diferenciaron de los 
festejos coloniales: se mantuvo la reverencia a las imágenes reales, 
se exhibieron los retratos de Bolívar y de Sucre en los centros 
urbanos, y los “vivas al Libertador y al gran héroe de Ayacucho 
fueron repetidas durante todas las fiestas en las que ha reinado 
la alegría propia de las almas embriagadas con el placer de verse 
libres”.261 En Potosí se continuó con la costumbre colonial de 

258	 Ibídem.
259	 Ibídem.
260	 Ibídem.
261	 Ibídem.



113RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

exponer los retratos en los carros triunfales, en tanto que en La 
Paz “sacaron en triunfo por las calles […] a los que el inmenso 
concurso vitoreaba”.262 En todas las principales ciudades de Bolivia 
se realizaron misas, tedeums, corridas de toros y, por supuesto, 
bailes. El signo de la época fue la exhibición de la bandera boliviana 
y de las banderas de los demás Estados americanos.

En 1826, se pretendió festejar el aniversario de esa batalla 
con la misma pompa del año anterior. Sin embargo, la celebración 
perdió el brillo y parecía, más bien, una celebración colonial, con 
desfile de corporaciones y de empleados públicos en el Palacio 
de Gobierno, y misa de gracias en la catedral, con la asistencia 
del presidente de la República y de los ministros de Estado. La 
parte lúdica del festejo fue mucho más variada; “lo más lucido de 
Chuquisaca” participó en los bailes nocturnos organizados por 
los estudiantes del Colegio Junín y también hubo funciones de 
teatro representando la tragedia “Dido” y la comedia “Las damas 
apuradas”. Para el pueblo se “dispuso una comida abundadísima”, 
acompañada de mojigangas, bullicio y el gran número de personas, 
entre las que “se distinguían el Presidente de la República y los 
vecinos más respetables”.263 Los toros, las danzas, los rompeca-
bezas y las competencias de la sortija fueron diversiones lúdicas 
del festejo popular.

Años más tarde, también se pretendió que la conmemoración 
de la Batalla de Ayacucho fuera una celebración panamericana y, 
con ello, que todo habitante del continente americano festejara 
ese día “que fijó para siempre la independencia americana”.264 
El discurso dominante era conmemorar a las “víctimas santas de 
Ayacucho” y bendecir su memoria; se comparaba esa batalla con 
la de Austerliz (ganada por Napoleón en 1805), pero “mucho 
más brillante”.265 La parte importante del festejo consistía en 
exaltar y en expresar gratitud y admiración hacia el presidente 

262	 Ibídem.
263	 Ibídem.
264	 El Iris de La Paz, La Paz, 13 de diciembre de 1835.
265	 Ibídem.



114 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

de la República, el general Santa Cruz, como héroe que “dirige y 
custodia nuestros destinos”, y hacia Antonio José de Sucre por “las 
virtudes del vencedor de Ayacucho y fundador de la República”.266

Esos primeros años también se festejó el aniversario de la 
Batalla de Pichincha (24 de mayo de 1822), muy en relación 
con la trayectoria militar del mariscal Sucre en Ecuador y parte 
constituyente de las victorias militares republicanas. En 1826, es-
tando en Chuquisaca, Sucre ofreció un convite para conmemorar 
esa batalla. En la celebración, “todos se dirigieron a hacer votos 
por la unión y felicidad de las nuevas Repúblicas, por la gloria 
de Bolivia, por el Libertador, por el vencedor de Pichincha y 
el acierto del Congreso Constituyente”.267 Aquel año, como la 
fecha conmemorativa coincidía con la instalación del Congreso, 
el libertador Sucre organizó un baile en el Palacio de Gobierno 
(antes Palacio Arzobispal) para solemnizar los eventos; él mismo 
fue entonces agasajado por la élite chuquisaqueña, por aceptar el 
mando supremo de la República. La ceremonia de posesión del 
nuevo presidente de Bolivia por el Congreso fue seguida de tres 
días de fiesta popular.

La conmemoración de la Batalla de Junín, en cambio, fue 
decreciendo paulatinamente y la propia fecha del 6 de agosto fue 
cambiando de significado en el tiempo. De hecho, en 1827 ya se 
aclaraba que se trataba de la celebración del tercer aniversario de la 
Batalla del Junín y del segundo aniversario de la independencia de 
Bolivia, razón esta última por la que el acontecimiento era calificado 
como el Día de Bolivia, reforzando la memoria de Bolívar por medio 
de nuevos rituales. Ese año es memorable porque el mariscal Sucre 
(presidente de la República de 1825 a 1828) y los ministros partici-
paron en la colocación en la plaza mayor de la piedra fundamental 
de la pirámide decretada por la Asamblea General en memoria de 
Bolívar, “que siendo un monumento inmutable, recordará la gratitud 
eterna de los bolivianos hacia el Padre de la Patria”.268

266	 Ibídem.
267	 El Cóndor de Bolivia, Chuquisaca, 28 de mayo de 1826.
268	 El Cóndor de Bolivia, Chuquisaca, 9 de agosto de 1827.



115RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

Los autores de la relación de fiestas por el Día de Bolivia en 
1927, que fue publicada por el periódico El Cóndor de Bolivia en 
agosto de ese año, se esforzaron en decir que “Ni la patria de los 
brutos ni la de Washington recuerdan con más dignidad la memo-
ria de sus fundadores que la hija de Bolívar a su ilustre padre”.269 
Asimismo, dirigiéndose al libertador Bolívar, escribieron: “¡Héroe 
inmortal […] escuchad las voces festivas que desde los nevados 
Andes os dirige el pueblo de vuestro corazón”.270 Ese mensaje fue 
reforzado por sermones durante el tradicional tedeum y en los 
discursos dados en el palacio presidencial. Por lo demás, el regocijo 
público por el tercer aniversario de la Batalla del Junín y el segun-
do de la independencia de Bolivia poco se diferenció de similares 
festejos de la Colonia. Al respecto, la prensa de la época registró 
bailes en el Palacio de Gobierno de “las señoras respetables de la 
capital”, fuegos artificiales en la plaza pública, corridas de toros 
y carreras de cintas, eventos a los que “concurrieron los vecinos 
más respetables muy bien montados y lucieron su habilidad”.271 
Por otra parte, “el rompecabezas siempre atractivo para la plebe 
también tuvo muchos devotos […]. Los indios que son natural-
mente fríos dejaron su apatía en estos días y con mojigangas y 
danzas tomaron parte en las fiestas”.272

Durante el gobierno del presidente Santa Cruz, la fiesta del 
6 de Agosto fue propuesta como una de las grandes fiestas cívicas 
de la nación; sin embargo, en ciertos momentos históricos, la ce-
lebración tuvo algunas alteraciones. En 1829, por ejemplo, debido 
al conflicto entre Perú y Bolivia, se lamentaba:

[…] cuán doloroso ha sido para los buenos americanos ver que al 
tiempo mismo que los valientes de Ayacucho celebraron en el año 
[18]28 el triunfo de sus fuerzas convidadas, ¡se preparaban con 
encarnizamiento a derramar la misma sangre que bullía en el año 
[18]24 contra nuestros antiguos dominadores!273

269	 Ibídem.
270	 Ibídem.
271	 Ibídem.
272	 Ibídem.
273	 El Iris de La Paz, La Paz, 29 de noviembre de 1829.



116 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

En 1835, el mismo 6 de agosto, fueron festejados “los felices 
y gloriosos sucesos de nuestra campaña en Perú y la próxima es-
peranza de ver coronada con el mejor éxito esta noble y grandiosa 
empresa”.274 Tiempo después, se intentó instaurar una gran fiesta 
cívica única en conmemoración de la Batalla de Yanacocha y de la 
Batalla de Socabaya. El argumento fue que:

[…] la multiplicidad de las fiestas cívicas que se celebran en la Repú-
blica perjudica notablemente a los ciudadanos, distrayéndolos de los 
trabajos ordinarios y privándolos de sus productos [y que] la misma 
frecuencia de estas funciones debilita el entusiasmo con que deben 
celebrarse los gloriosos sucesos a cuya memoria están consagrados.275

Se estableció así un nuevo aniversario para perpetuar el re-
cuerdo de los gloriosos triunfos de Yanacocha y de Socabaya, con 
una duración de tres días y con todas las solemnidades posibles, 
desde el 8 de septiembre; los demás aniversarios en la República 
quedaron reducidos solo a la función de la Iglesia. Igualmente, se 
instituyó que las erogaciones establecidas en el artículo único de 
la ley de noviembre de 1826 serían efectuadas solamente para esa 
nueva única fiesta.276 Es posible que el motivo de esa determinación 
fuera la indiferencia general con la que los habitantes de Bolivia 
festejaron el primer aniversario de la Batalla de Yanacocha, pues-
to que hasta ese momento la fiesta más importante había sido la 
de la Batalla de Ayacucho. Acerca del desgano y de la apatía que 
reinó en La Paz durante la primera conmemoración de la Batalla 
de Yanacocha, en un artículo de prensa se dijo que se esperaba:

[…] ver cosas grandes y de mucha novedad, pues era muy regular 
que aquí [en La Paz] más que en ninguna parte se recordase con en-
tusiasmo este día tan memorable […] día en que recibió en bautismo 

274	 El Iris de La Paz, La Paz, 13 de diciembre de 1835.
275	 El Iris de La Paz, La Paz, 23 de octubre de 1836. El Decreto Supremo s/n 

(Feriado Nacional), emitido en Chuquisaca el 1 de octubre de 1836, esta-
blecía una gran fiesta cívica para el 8 de septiembre y reducía a ella todas 
las demás festividades de la República.

276	 El Iris de La Paz, La Paz, 23 de octubre de 1836.



117RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

de fuego, con tan buen éxito, nuestro valiente ejército, cubriéndose 
de gloria inmarcesible con un triunfo tan completo.277

Se criticó a la población que el festejo tan solo se redujera a 
cerrar tiendas y a poner las colgaduras. Esos vaivenes entre distintas 
fechas concluyeron durante el periodo gubernamental de Manuel 
Isidoro Belzu (1848-1855), quien definió celebrar el 6 de agosto 
como la fiesta patria por encima de todas las demás, haciendo 
hincapié en la firma del Acta de la Independencia y obviando el 
carácter bélico de esa fecha relacionada con la Batalla de Junín.

La figura del héroe

En los primeros años de la República, Bolivia se valía de los re-
cursos simbólicos elaborados durante la dominación española, 
proyectándolos sobre la figura del héroe. En la prensa se decía: 
“Lo único que quiere Bolivia, lo único que pretende es que los días 
del restaurador se eternicen”.278 Según el discurso de la época, los 
héroes poseen virtudes, valor, pericia y prudencia, “colocados en 
grado eminente”; el valor del heroísmo se manifiesta “exponiendo 
la vida” y va acompañado de una sabia conducta, de justicia “con 
respeto a los suyos y a los extraños”, y también de eminencia, 
libertad y fidelidad a su palabra.279

El repertorio simbólico-ideológico de la joven república se 
valía de las comparaciones y de las metáforas del mundo antiguo, de 
la época medieval y hasta de los propios reyes españoles, insistiendo 
en aquellos personajes importantes de la historia que llegaron al 
poder por sus propios esfuerzos y cuyas hazañas contribuyeron a 
la conquista y a la erección de nuevos Estados. No es casual, por 
tanto, la elección de personajes históricos para demostrar que 
“Bolívar es un fenómeno en los anales de la humanidad”.280 En 

277	 El Iris de La Paz, La Paz, 7 de agosto de 1836.
278	 El Iris de La Paz, La Paz, 23 de noviembre de 1834.
279	 El Iris de La Paz, La Paz, 13 de noviembre de 1836.
280	 El Iris de La Paz, La Paz, 18 de mayo de 1834.



118 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

esa dirección, en algunos sermones y en los artículos de prensa se 
nombraba al general Santa Cruz como el padre del bien y de la 
prosperidad o el gran ciudadano y restaurador de la patria, mos-
trándolo como instrumento de la Providencia divina, como un 
inmortal “con un alma templada en el sacro fuego de la libertad”.281 
Al igual que en los sermones otrora dedicados a los monarcas 
españoles, se elogiaba a los presidentes bolivianos como “astros 
del día” y se hacían comparaciones con los personajes bíblicos, 
incluso con Cristo. Para los contemporáneos, el general Santa 
Cruz representaba a un buen padre, a un buen ciudadano y a un 
magistrado íntegro, sucesor y heredero predestinado a consumir 
el proyecto del libertador Bolívar: “enfrentar el despotismo y la 
anarquía, establecer el orden y la paz, dar garantía a los pueblos 
y respetabilidad a los gobiernos”.282 A la esposa del general Santa 
Cruz, en tanto “presidenta” de Bolivia, compañera del héroe y del 
padre de la patria, se la denominaba “madre de la patria, tierna 
madre de Bolivia”283 y se la condecoraba con los adjetivos “majestad 
y dulzura, la moderación y las gracias, el talento y el candor, la 
fuerza de la virtud y los embelesos de la amabilidad”.284 A su vez, 
los estudiantes de los colegios pronunciaban discursos en su honor, 
describiéndola como una mujer “constituida entre los deberes de 
la esposa y las ternuras de una madre”, predestinada a “dulcificar 
las fatigas del padre de la patria”.285

El nuevo aparato propagandístico republicano fue ganando 
nuevas posiciones, aprovechando el ya conocido lenguaje discur-
sivo y visual de los reyes españoles. Es indudable, en tal sentido, el 
uso de símbolos y de ideas propagandísticas propios de la Colonia, 
visibles en el reciclaje y la reutilización de la serie de cuadros de los 
reyes incas y españoles. Después de la independencia, el mensaje 
realista de esos cuadros sufrió una profunda modificación. Como 
ocurriera con los retratos de los monarcas españoles, los retratos de 

281	 El Iris de La Paz, La Paz, 30 de noviembre de 1834.
282	 El Iris de La Paz, La Paz, 11 de abril de 1837.
283	 El Iris de La Paz, La Paz, 24 de julio de 1830.
284	 Ibídem.
285	 Ibídem.



119RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

Bolívar y de Sucre fueron expuestos en las procesiones. La repre-
sentación de la secuencia entre la Monarquía inca y la Monarquía 
española fue sustituida por la de Bolívar, en tanto que la de los reyes 
españoles, desde Carlos ii, fue reemplazada por la de los próceres 
de la independencia.286 En la década de 1825 a 1835, los pintores 
europeos y americanos realizaron los retratos de los libertadores 
y de los presidentes bolivianos; Bolívar fue retratado por el inglés 
Francis Drexel y Santa Cruz por el ecuatoriano Manuel Ugalde. 
Posteriormente, fue creada una galería de presidentes de Bolivia, 
por encargo del primer mandatario José Ballivián (1841-1847).287 
Por otra parte, la imagen real divulgada en la época colonial me-
diante monedas acuñadas con la efigie del rey, fue reemplazada 
por la imagen de Bolívar y, después, se incluyó la de los posteriores 
presidentes de Bolivia.

En ese contexto de asignaciones simbólicas, las fechas de na-
cimiento de los padres de la patria Bolívar y Sucre, y también de 
los presidentes, fueron incluidas como los acontecimientos más 
importantes del calendario festivo de los primeros años de existencia 
de la República de Bolivia, al igual que otrora lo fueron los aniver-
sarios natales de los reyes de España. Durante las celebraciones de 
cumpleaños del héroe fundador de la patria, se repetían los rituales 
con raíces en el antiguo régimen. Por ejemplo, las misas de gracias 
en honor a Bolívar conservaron el mismo orden y contaron con la 
asistencia del Gobierno, de las corporaciones y de los funcionarios 
públicos; y su busto fue colocado bajo el dosel de la sala del Con-
greso, costumbre arraigada durante la Colonia, cuando los retratos 
de los reyes eran colocados bajo el dosel en símbolo de sacralidad 
y de preeminencia sobre el resto de los mortales. Años más ade-
lante, en 1834, el festejo del cumpleaños de Bolívar adquirió un 
significado aún más especial: ese día, 28 de noviembre, se juró a la 
Constitución política de Andrés de Santa Cruz.

286	 José de Mesa y Teresa Gisbert, Holguín y pintura virreinal en Bolivia, Editorial 
Juventud, La Paz, 1977.

287	 José de Mesa y Teresa Gisbert, “La cultura en la época del Mariscal de Santa 
Cruz”, en Vida y obra del Mariscal Andrés de Santa Cruz y Calahumana, t. ii, 
lib. 3, Casa Municipal de la Cultura “Franz Tamayo”, La Paz, 1976.



120 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

En cuanto al nacimiento del general Santa Cruz, este fue 
calificado como “el día en que salió a la luz un genio destinado 
por la providencia para ser el restaurador de Bolivia”, para ser el 
“mejor de los hijos de Bolivia, que con tanto acierto, seguramente 
por su visible protección rige los destinos de la patria”.288 También 
se decía que “el sol no debía apartarse de él” y que “el capitán 
general restaurador de la patria debía ser inmortal”.289 Los perió-
dicos de la época no escatimaron en recursos de redacción para 
destacar la importancia de celebrar tal acontecimiento y asegurar 
que cada año aumentara “el júbilo de los bolivianos por este día 
memorable”, porque “el aniversario del que es padre de la patria 
merece las bendiciones del filósofo y del ciudadano […] después 
de haber peleado por la causa común de América”.290 Los festejos 
incluían, en todos los rincones de Bolivia, “sencillas pero patéticas 
demostraciones con todo el entusiasmo de la virtud y del placer”,291 
pero la prensa paceña aseguraba que en La Paz era donde se de-
mostraban las más “ardientes y sinceras” manifestaciones, por el 
hecho de ser una ciudad con “especial gloria” y por haber sido 
cuna del general Santa Cruz.292

En las celebraciones de cumpleaños organizadas para el presi-
dente Santa Cruz, estaban también presentes los principales rasgos 
del programa establecido en honor al rey. Algunos elementos 
simbólicos indispensables en la ocasión eran la concurrencia del 
pueblo, los repiques de campanas, la iluminación nocturna y los 
espectáculos de fuegos artificiales. Tales elementos se constitu-
yeron en parte fundamental del lenguaje político republicano, el 
cual definía y caracterizaba los diferentes escenarios urbanos, entre 
ellos las calles y las plazas, además de dar significación política, 
religiosa o social en ámbitos como los templos, los cabildos y las 
prefecturas, convertidos en el principal soporte de los programas 
emblemáticos. En general, esos festejos se prolongaban por tres 

288	 El Iris de La Paz, La Paz, 2 de diciembre de 1832.
289	 Ibídem.
290	 El Iris de La Paz, La Paz, 8 de diciembre de 1830.
291	 El Iris de La Paz, La Paz, 2 de diciembre de 1832.
292	 El Iris de La Paz, La Paz, 8 de diciembre de 1833.



121RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

días consecutivos y tenían en común con la época colonial que las 
calles se engalanaban con arcos, colgaduras y banderas.293

El día específico del cumpleaños del general Santa Cruz, se 
efectuaba una descarga completa de artillería y de infantería, y con 
el repique general de campanas se anunciaba su nacimiento. Lo 
más importante de los actos festivos era el desfile, con una partici-
pación reglamentada de las autoridades, las corporaciones cívicas 
y religiosas, y el vecindario. También se hacía un oficio religioso, 
que era celebrado por el obispo de la Diócesis, en presencia de las 
corporaciones urbanas. En ese oficio religioso se rendían honores 
al agasajado mediante “cánticos de alabanza y gracias al supremo 
hacedor de las naciones por la conservación del Jefe de estado”;294 
si el presidente no estaba presente, lo representaba el prefecto 
del departamento (que en su nombre recibía las felicitaciones 
por parte de las autoridades), acompañado del presidente y de los 
ministros de la Corte de Justicia, del comandante general y de los 
representantes de la élite local. Luego del acto religioso, empeza-
ban los festejos populares para el homenajeado, que incluían las 
tradicionales corridas de toros,295 costeadas por las autoridades de 
la ciudad o por personas particulares, de las que se decía: “aunque la 
civilización no está muy de acuerdo con estos espectáculos lo cierto 
es que [son] los únicos que ahora proporcionan las diversiones al 
pueblo”.296 Les seguían las presentaciones de comedias o de dramas 
preparadas “por unos ciudadanos aficionados”,297 las maniobras 
de la tropa y tanto los bailes como las “tocatas pastoriles” de los 
artesanos y de los indígenas “engalanados según el uso del país”.298 

293	 El Iris de La Paz, La Paz, 4 de diciembre de 1831.
294	 El Iris de La Paz, La Paz, 8 de diciembre de 1830.
295	 “Después de la fiesta religiosa hubo dos corridas de toros dadas por los 

amigos de s.e”, El Iris de La Paz, La Paz, 8 de diciembre de 1833.
296	 Las corridas de toros como “juego absolutamente peninsular no debería ni 

recordarse en las fiestas americanas, porque es inhumano y atroz, pero no 
es posible deponer tan pronto hábitos inveterados, entre tanto adquirimos 
otros racionales y humanos. El pueblo no se divierte más que con festejos 
estrepitosos”. El Iris de La Paz, La Paz, 22 de junio de 1834.

297	 El Iris de La Paz, La Paz, 8 de diciembre de 1833.
298	 El Iris de La Paz, La Paz, 8 de diciembre de 1830.



122 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

La élite, por su lado, gozaba en el palacio presidencial de “una 
espléndida mesa de once”, del “sarao bien concurrido”299 y de las 
óperas representadas en el teatro. El programa cultural republi-
cano, igual que en épocas anteriores, solía ser muy suntuoso,300 
lo que llegó a suscitar críticas por parte de los contemporáneos, 
como las del aldeano anónimo:

Empieza a nacer la República: el pueblo apura el arte y la elegancia 
para explicar los sentimientos de su gratitud: hace pomposas de-
mostraciones al Héroe que afianza la independencia americana, al 
que le presenta los trofeos del Ayacucho y al que pone en su mano 
el olivo de la paz del Alto Perú y con este motivo ya se planta el 
estandarte del lujo. Se empieza en los pueblos; las calles y plazas se 
disputan el gusto y el primor en su gala y en sus ornamentos; dis-
pónese grandes banquetes en que nada se presenta que no se hayan 
preparado con la delicadeza más exquisita; se vacían centenares de 
botellas de licor extranjero en otros tantos brindis, y se concluye 
la función por destrozar y acabar con toda la cristalería, lozas y 
cuanto viene a la mano. Está bien que los libertadores de la Patria 
y sus propios hijos celebren con cuanta magnificencia pueden el 
gran día de su emancipación política, y otros, cuya memora debe 
conservar la historia.301

Tan solo en algunas ocasiones el presidente estuvo en La Paz, 
su ciudad natal, el día de su cumpleaños. En ese caso, tomando el 
modelo colonial para hacer presente al primer mandatario entre los 
ciudadanos y para organizar campañas de propaganda, se colocaba 
su retrato a fin de rendirle culto: “se miraba su retrato colocado con 
solemnidad, y además le reteníamos en nuestros corazones”.302 En 

299	 El Iris de La Paz, La Paz, 2 de diciembre de 1832.
300	 “Las fiestas de Ayacucho han sido muy bellas aquí. He gastado más de 4.000 

pesos en ellas fuera de los gastos públicos”, decía Simón Bolívar. Véase la 
carta de Simón Bolívar al general colombiano Francisco de Paula Santander, 
en Roberto Querejazu Calvo, Chuquisaca 1538-1825, p. 132.

301	 Ana María Lema (coord.), Bosquejo del estado en que se halla la riqueza nacional 
de Bolivia con sus resultados, presentado al examen de la Nación por un aldeano 
hijo de ella año 1830, Plural editores, La Paz, 1994, p. 36.

302	 El Iris de La Paz, La Paz, 14 de diciembre de 1834.



123RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

1834, entre los clamores de “vivas”, el busto del presidente Santa 
Cruz fue llevado a un anfiteatro decorado para las circunstancias; al 
mismo tiempo, su retrato, “asociándole con nuestro bello pabellón 
tricolor”,303 fue conducido por los ciudadanos por todas las calles. 
Al anochecer, aquel busto fue transportado a la Casa del Gobierno 
y durante dos días sucesivos se repitió esa escena:

[…] y en este acto todo el pueblo reunido miraba con un silencio 
respetuosos la imagen del autor de sus bienes, y parecía contentarse 
dentro de sí mismo para contemplar que la naturaleza apuró todos 
los recursos de su omnipotencia al crear un genio tan extraordinario 
asombroso.304

En la recién creada ciudad boliviana La Mar, el retrato del 
presidente de la República fue colocado en la plaza mayor, mientras 
que otro retrato proporcionado por el Juzgado de Comercio “se 
condujo por las calles de la ciudad con la música de tropa y crecida 
comitiva repitiéndose siempre las aclamaciones y vivas al Jefe del 
estado”.305 Los festejos de cumpleaños en honor del presidente 
Santa Cruz se efectuaron en esa nueva ciudad según el mismo 
formato teatralizado de otras ciudades de Bolivia. De ello se decía: 
“Sabemos que el plausible aniversario del 30 de noviembre ha sido 
igualmente solemnizado en la provincias y catorce departamentos 
con juegos de toros y otras demostraciones de alegría”.306 A su 
vez, el nacimiento de la hija del general Santa Cruz fue celebrado 
como antes se celebraba el nacimiento de las princesas y de los 
príncipes españoles. En el bautismo de la niña, como en un acto 
oficial acompañado del repique de campanas y de salvas de artille-
ría, estuvieron presentes todas las corporaciones y los vecinos más 
notables de la ciudad; el pueblo también participó en los festejos y 
recibió el dinero lanzado por la ventana del Palacio de Gobierno, 
según la costumbre establecida desde la Colonia.307

303	 El Iris de La Paz, La Paz, 8 de diciembre de 1833.
304	 El Iris de La Paz, La Paz, 23 de noviembre de 1834.
305	 Ibídem.
306	 Ibídem.
307	 El Iris de La Paz, La Paz, 15 de enero de 1837.



124 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Las exequias fúnebres fueron otra prestación conmemorativa 
de la República conforme al repertorio festivo colonial. Así, las 
consagraciones a la memoria de los héroes americanos Bolívar y 
Sucre se realizaron mediante rituales fúnebres casi similares a los 
de la celebración de las honras a un monarca difunto, que incluían 
la construcción del catafalco simbólico y el desfile fúnebre de las 
corporaciones civiles y militares. Después de la muerte de los pa-
dres de la patria, en Bolivia se procedió a los actos fúnebres para 
conmemorar la memoria de cada libertador.

Por la muerte de Bolívar, ocurrida en diciembre de 1830 en 
Santa Marta (Colombia), el 31 de mayo de 1831, en la catedral 
provisional de La Paz, se construyó una “tumba sencilla, pero 
patética que representaba en medio de cuatro columnas el elevado 
sepulcro del Libertador”;308 ese simbólico catafalco se constituyó 
en el centro de las honras fúnebres litúrgicas. De la misma manera 
que se hizo en ocasión de la muerte de los monarcas en América, 
las exequias para Bolívar se representaron íntegras, ante el catafalco 
vacío que simulaba su presencia. Además de ese ritual simbólico, 
se desarrolló otro ritual fúnebre en el Palacio de Gobierno y en el 
templo, acompañado por el triste tañido de las campanas, el estré-
pito del cañón y las descargas de la tropa. El presidente de la Re-
pública y las corporaciones civiles y militares desfilaron del palacio 
al templo, precedidos por la columna de la Guardia Presidencial, 
acompañada por el Batallón Primero de Línea, la Guardia Nacional 
y el Escuadrón de Guías; esa indudable e importante presencia de 
los elementos militares en el desfile aludía al difunto como repre-
sentante de la casta militar. En cuanto al discurso del obispo de la 
Diócesis, este remarcó la grandeza de los talentos, de las virtudes 
y de las acciones heroicas del difunto padre de la patria en “favor 
de las causas de su América”.309 Por último, los actos ceremoniales 
también estuvieron acompañados de publicaciones en los periódicos 
de la época, en concreto de poesías dedicadas al héroe y de artículos 
con datos bibliográficos y hechos épicos y gloriosos.

308	 El Iris de La Paz, La Paz, 12 de junio de 1831.
309	 Ibídem.



125RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

En septiembre de 1831, la Asamblea General Constituyente 
de Bolivia emitió un decreto instituía, por la muerte del mariscal 
Sucre, luto nacional de dos meses, desde el 7 de octubre hasta el 
7 de diciembre, argumentando que su muerte merecía “un testi-
monio público del dolor nacional” y que su memoria, “grata a los 
bolivianos”, debía “perpetuarse de generación en generación”.310 
Ese decreto también establecía la obligación de las autoridades y 
de las corporaciones, acompañadas por el Ejército y por la Guardia 
Nacional, de participar en las honras fúnebres en las catedrales y 
en los templos parroquiales de la República el día de la antevíspera 
de la gran Batalla de Ayacucho.311

La construcción del nuevo orden simbólico
y de la nueva ritualidad 

Inmediatamente después de las guerras hispanoamericanas por la 
independencia, sucedidas entre las dos primeras décadas del siglo 
xix, se produjeron “los primeros pasos de organización política 
de [los] Estados nuevos”.312 En 1825, en Bolivia, al igual que en 
otras naciones americanas, se ensayó un programa festivo, además 
de un programa cultural, y se creó un conjunto de símbolos y de 
emblemas. Los símbolos creados no solo marcaban el distancia-
miento de los signos y de las formas de la Monarquía española, 
sino que hacían referencia a las glorias obtenidas durante las 
campañas bélicas.

El gorro frigio y las figuras femeninas en el primer escudo 
de Bolivia simbolizaban la libertad y la igualdad, dando con ello 
a entender que la nueva república era la heredera simbólica de la 
Revolución francesa, reflejada también en los elementos simbólicos 
de otras naciones de América. Las banderas y los cañones añadidos 

310	 Ibídem.
311	 El Iris de La Paz, La Paz, 25 de septiembre de 1831.
312	 José Emilio Burucúa y Fabián Alejandro Campagne, “Los países del Cono 

Sur”, en Luis Castro Leiva y François-Xavier Guerra (coords.), De los 
imperios a las naciones, Iberoamérica Ibercaja, Zaragoza, 1994, p. 349.



126 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

durante las transformaciones del escudo boliviano resaltaban en su 
tiempo un fuerte vínculo que unía al país con su pasado glorioso 
de la guerra de por la independencia, sus victorias y el sacrificio 
de sus hombres por la libertad. Los nuevos símbolos patrios, que 
incluían la imagen del cóndor, de la llama y del árbol de pan, 
reafirmaban la relación de Bolivia con el mundo americano.313

Bolivia empezó “el uso de antiguos materiales para construir 
tradiciones inventadas de género nuevo para propósitos nuevos;314 
así, se valió de las prestaciones simbólicas del pasado colonial con 
fines propagandísticos, adecuándose a nuevos intereses políticos. 
Todas las variaciones del escudo boliviano, desde el primero creado 
en 1825, incluían la imagen del Cerro Rico de Potosí, que desde 
la época colonial simbólicamente representaba la riqueza de la 
minería de Charcas en la iconografía colonial y en las represen-
taciones festivas. El Cerro Rico no solo recordaba la fama que 
Potosí tenía por entonces como centro de la economía colonial, 
sino que resaltaba su importancia para la economía republicana; 
su imagen, en combinación con el signo solar que se incluyó más 
adelante, simbolizaba la esperanza en el futuro desarrollo del país, 
relacionándolo con la explotación de las riquezas naturales. El 
símbolo y la metáfora solar, tan ampliamente convocada para la 
representación de la Monarquía española, fue otra de las prestacio-
nes simbólicas de la República de Bolivia, lo que se podía observar 
en el escudo, en las medallas, en las monedas y durante las fiestas 
cívicas. Tristan Platt refirió que la importancia del símbolo solar 
en los principios de la era republicana boliviana permiten entrever 
una asimilación entre Bolívar, el Sol y Cristo, asociados a la Virgen 
del Gran Cerro de Potosí.

A mediados del siglo xix, se profundizó el proceso de legi-
timación político-religiosa del régimen republicano en Bolivia, 

313	 Nancy Hancina Maldonado Pérez, Imaginarios y representaciones de los 
recursos naturales en el escudo de Bolívar/Bolivia de 1825-1826. Mentalidades 
y representaciones: una síntesis histórica en el Escudo de Bolivia, Instituto de 
Investigaciones Históricas, La Paz, 2019.

314	 Eric Hobsbawm y Terence Ranger, Invención de la tradición, Crítica, Barce-
lona, 2002, p. 12.



127RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

debido a la milagrosa salvación del presidente Belzu. El intento 
de su asesinato en 1850 fue atribuido a la intercesión de la Virgen 
de Carmen, que al año siguiente fue declarada patrona de Bolivia. 
Sin embargo, se sostiene que las referencias religiosas no fueron 
elementos decisivos para la definición de la conciencia nacional 
boliviana, en comparación con el proceso de constitución de la 
identidad nacional en México y el papel que cumplió la Virgen de 
Guadalupe como icono nacional de ese país.

En aquella época, también se establecieron nuevos rituales po-
líticos inspirados en el pasado. Durante el gobierno del presidente 
Santa Cruz, se retomó uno de los actos ceremoniales típicos de la 
Colonia: la consagración de documentos importantes mediante 
rituales políticos. Así, para la consolidación y la organización del 
país, en Bolivia fueron consagrados el Código Civil, el Código 
Penal y la Constitución Política del Estado. En la época colonial, 
las ceremonias más destacadas eran la de recepción de objetos 
(pendones reales, monedas, sellos, escudos de armas) y la de con-
sagración de documentos oficiales (cédulas reales, por ejemplo). 
Las consagraciones eran realizadas por medio de un ritual de 
obediencia y de sumisión a los documentos, que representaban 
al rey en las colonias lejanas y constituían uno de los simulacros 
de su monarquía. De la misma manera, con un ceremonial sacro-
profano, los documentos oficiales de la República de Bolivia se 
constituyeron en soportes del poder republicano.

Para la publicación del Código Civil y del Código Penal, 
promulgados por el presidente Santa Cruz en 1831, se estableció 
en La Paz un solemne acto político de celebración, en medio de 
elaboradas estrategias rituales. El día de la publicación del bando, 
se festejó con tres grandes salvas por la mañana y otras tres por la 
tarde.315 El rol simbólico asignado a esos documentos, así como al 
cortejo, adquirió todo el esplendor de las grandes celebraciones; 
ese cortejo estuvo compuesto por todas las autoridades civiles y 
militares, que pudieron presenciar la “sacralidad” que se les otorgó 
a esos códigos emitidos por el gobierno republicano. El bando 

315	 El Iris de La Paz, La Paz, 21 de marzo de 1831.



128 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

fue acompañado por un secretario de la Corte de Justicia, los 
músicos, la Guardia Presidencial y las tropas. La misa de gracias 
se ofició con un solemne tedeum, ante la asistencia del presidente 
de la República y de todas las corporaciones, convirtiendo así ese 
momento en un ritual político-religioso claramente consagratorio. 
En otras ciudades del país, la celebración también se reveló como 
un evento sacralizador por excelencia.316

La Constitución Política del Estado, otro documento impor-
tante de la Bolivia republicana, por decisión de la Asamblea Ge-
neral Constituyente boliviana fue consagrada en una celebración 
solemne durante varios días y como acto eminentemente nacional. 
Para ese día, se encargó al Poder Ejecutivo que la ceremonia de 
festejo fuera practicada “con toda la pompa y majestad”.317 Ante las 
autoridades civiles, eclesiásticas y militares, reunidas en el palacio 
presidencial y vestidas con traje de etiqueta, se hizo la presentación 
pública del documento constitucional. Durante la ceremonia, el 
presidente Santa Cruz llevaba la Constitución hacia el pecho, 
otorgando a ese objeto una connotación sagrada y venerada en 
tanto símbolo central del poder republicano.

Esa sacralización se acentuó todavía más al día siguiente de la 
publicación, cuando el presidente de la República, con la Consti-
tución apoyada en el pecho y acompañado por la comitiva de las 
autoridades, asistió a la misa de gracias. Al entrar y al salir de la 
iglesia, la Constitución, como objeto sagrado, fue llevada bajo el 
palio, igual que antes se llevaba el sello real. En la iglesia, se llevó 
adelante una gran liturgia legitimadora del sistema de poder, la 
cual sacralizaba el documento de la Constitución como parte del 
programa ceremonial. El discurso político pronunciado por el 
obispo, el eclesiástico de más dignidad, fue el mensaje simbólico 
que recibieron los espectadores y reflejaba la persuasión política de 
las autoridades eclesiásticas. Al concluir la misa, se efectuó un ritual 
político de juramento de los ciudadanos a la Constitución, bajo 
la fórmula siguiente: “Juráis por Dios, y estos Santos Evangelios, 

316	 El Iris de La Paz, La Paz, 3 de abril de 1831.
317	 El Iris de La Paz, La Paz, 21 de agosto de 1831.



129RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

guardar la Constitución Política de la República Bolivariana, 
sancionada por la Asamblea General Constituyente…”.318 La 
representación del libro sagrado y la señal de la cruz de quienes 
juraban convirtieron esa ceremonia en un ritual “tan augusto” y lo 
revistieron de un significado consagrado. La presencia del Ejército 
y de la Guardia Nacional en las calles por donde la autoridad civil 
llevaba la Constitución, la presentación de las armas y las salvas 
de la artillería en los días de publicación y de juramento simbo-
lizaban la predisposición de los militares a defender, proteger y 
salvaguardar el texto republicano sagrado. Ese acto se desarrolló 
con el mismo libreto en todas las capitales de departamento de 
Bolivia, donde los actores principales fueron los prefectos y la élite 
provincial, y donde, además, la Constitución era leída en voz alta 
en lugares públicos “con la pompa correspondiente”.319

La instalación de la Asamblea Nacional de 1831 también 
se celebró en un acto ceremonial e importantes elementos de 
ritualidad, entre ellos la misa de gracias. En su discurso, el deán 
de la catedral elogió a quienes desempeñaban el poder y pidió 
el amparo de sus acciones por parte de la divinidad, haciendo 
alusión a “la protectora influencia de los cielos en las empresas 
de los hombres por la justicia y por el bien de la humanidad”.320 
Como parte de la ceremonia, el presidente Santa Cruz fue acom-
pañado por una comisión de la Asamblea Nacional en su paso 
por las calles de La Paz. Años más tarde, en espacios públicos 
consagrados, se realizó un ritual de juramento a la Constitución 
Política del Estado reformada, terminando todo con la misa de 
gracia en la iglesia. En la capital de la República, el acto de jura 
se desarrolló en el salón del Palacio de Gobierno, ante el vicepre-
sidente; el juramento en cada ciudad capital de departamento se 
hizo ante su prefecto, mientras que en las provincias se desarrolló 
ante su corregidor.321

318	 Ibídem.
319	 Ibídem.
320	 El Iris de La Paz, La Paz, 17 de julio de 1831.
321	 El Iris de La Paz, La Paz, 7 de diciembre de 1834.



130 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Otro acto importante en el escenario del poder teatralizado de 
la República consistió en el ritual de jura a la bandera nacional, acto 
con el que se prometía “defender los bellos colores que simbolizan 
la independencia de su patria”.322 Ese juramento a la bandera por 
parte de las tropas del Ejército iniciaba con una misa solemne en 
la catedral, donde asistían las corporaciones, y terminaba con la 
descarga de fusiles como acto específico militar. En las plazas, la 
bandera era colocada en el centro y las tropas procedían a su ju-
ramento. A la demanda de jura: “¿Juráis conservarla y defenderla 
con todos vuestros esfuerzos?”, las tropas juraban vencer o morir 
y no rendirse jamás.323

Conclusiones 

El espacio urbano colonial en general y el de la ciudad de La Plata 
específicamente, donde estaba ubicaba la Audiencia de Charcas 
junto con el Arzobispado y el Cabildo, así como el de la Villa Im-
perial de Potosí, se constituyeron en los escenarios de propagación 
de la unión entre Monarquía española y sociedad local por medio 
de rituales políticos. Para el fin propagandístico en las ciudades y 
en las poblaciones se utilizaron diversas manifestaciones de acción 
ritual y ceremonial que escenificaban y reproducían cotidiana-
mente, en cada acto oficial, sobre todo a través de las fiestas, la 
deificación del rey.

En ese contexto colonial, el despliegue de la imagen real y la 
presentación pública del poder se desarrollaban mediante rituales 
durante las entradas de los magistrados reales, los festejos de los 
nacimientos reales, las juras a un nuevo rey, las celebraciones de 
matrimonios reales, las exequias por la muerte de reyes, príncipes 
y reales consortes, la conmemoración de ciertas victorias militares, 
las rogativas y las fiestas religiosas. La Iglesia figuraba como la ins-
titución creadora y sancionadora de las pautas de comportamiento 

322	 El Iris de La Paz, La Paz, 26 de junio de 1831.
323	 Ibídem.



131RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

y de los valores sociales, de ahí su indudable protagonismo con 
las ceremonias eclesiásticas, en las que las “misas políticas” y los 
tedeums fueron los actos culminantes para glorificar el orden 
político imperante. Debido a que en las Indias el monarca reunía 
en una mano las espadas espiritual y temporal, la afirmación del 
dominio de la Monarquía española fue aprovechada también para 
crear la figura del príncipe cristiano ideal, que debía cumplir los 
deberes del soberano con el pueblo.

Los programas legitimadores en Charcas se correspondían con 
la realidad particular del Virreinato del Perú. Eso se hacía visible 
por medio de la pintura y de las representaciones teatrales de la 
idea de sucesión entre los reyes indígenas y los reyes cristianos, 
basada en la doctrina del traslatio imperii por la cual se entendía 
la transferencia de la potestad de los señores nativos en favor del 
emperador de las Indias. Por otro lado, debido a la desaprobación 
generalizada de la conquista en toda Europa, la Monarquía de 
España necesitaba desarrollar un argumento que legitimara la 
continuidad de la presencia española en América. 

Las ceremonias de acceso al poder regio, al igual que el ritual 
de juramento de los representantes del poder al nuevo rey, garan-
tizaban y exteriorizaban una actitud de lealtad de los vasallos, y 
también reforzaban los vínculos de fidelidad y de amor personal 
hacia el monarca. Con una naturaleza ideológica, el mensaje que 
se desprendía de tales ritos consistía en poner en relieve y hacer 
visible para todos los habitantes una relación de sumisión entre los 
vasallos y el rey, y la posición de cada uno dentro de la sociedad 
colonial. Los símbolos del poder adquirían así una vida indepen-
diente y asumían el carácter de fetiches que mejor encarnaban la 
existencia del rey, a la vez que permitían hacerlo omnipresente.

Al mismo tiempo, la glorificación del rey y la reivindicación de 
su prestigio creaban la necesidad de poner a prueba el poder, ince-
santemente, en parte mediante actos simbólicos que ejemplificaban 
la sumisión. Las ceremonias permitían subrayar y consolidar el 
poder de quienes las promovían y las organizaban, y hacer presente 
al rey en prácticamente todos los núcleos de población relevantes. 
Las ceremonias y los rituales políticos utilizados para la proyección 



132 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

de la realeza por los distintos cuerpos e instituciones coloniales 
permitían demostrar su lealtad y su fidelidad al trono, manifestar 
su autoridad y su estatus, y reforzar sus posiciones y los valores 
jerárquicos. Con motivo de los festejos, todas las instituciones y 
las corporaciones de las ciudades implicadas en las ceremonias se 
movilizaban en busca de un fin común: resaltar a la Monarquía 
española, y la casa que la representaba, para afianzar su vinculación 
con el trono. Las fiestas reales permitían a los súbditos formar una 
comunidad simbólica con el rey lejano, a la vez que afirmaban la 
incomparable supremacía de la majestad. 

La ausencia del rey fue compensada con la ficción de que él 
era como el Sol, cuyos rayos llegaban a las provincias alejadas, lo 
que le permitía hacerse presente en sus reinos y provincias, y estar 
simultáneamente en todos sus dominios. Simbólicamente, el rey 
estaba en sus dominios americanos a través de los documentos 
oficiales (cédulas y cartas reales) y de las insignias (sellos, pendo-
nes y banderas), o plasmado en las imágenes (pinturas, medallas 
y esculturas) presentes en lugares públicos y expuestas en fiestas, 
entradas y ceremonias. La escenificación y el reflejo del poder real 
en la ideología teatral de la época lo legitimaban por medio de 
representaciones mítico-heroicas en fiestas, desfiles y ceremonias. 
El programa propagandístico de la monarquía funcionaba también 
mediante un permanente uso del ocio como vehículo de cultura y 
de política. Los numerosos espectáculos urbanos, entre torneos, 
corridas de toros, juegos de cañas, teatro, bailes y mascaradas, des-
bordaban los géneros típicamente artísticos para terminar siendo 
fiestas citadinas con grandes cargas propagandísticas.

A fines del siglo xviii, al considerar los reinos de América 
como simples colonias, el sistema de legitimación del poder real 
ya no era operativo. Aquello se expresó, sobre todo, en un cam-
bio radical de la imagen de las Indias, manifestado en una nueva 
configuración de la iconografía y de la ceremoniosidad regia. Du-
rante el largo periodo de guerras por la independencia, también 
se desarrolló un proceso de transformación de la ritualidad y de 
la simbología colonial, acorde con las circunstancias y los cambios 
por los que atravesaban España e Hispanoamérica. 



133RITUALIDAD Y SIMBOLOGÍA POLÍTICA DURANTE LA ÉPOCA COLONIAL

Ya en el siglo xx, la creación de un programa cultural repre-
sentado por un mundo de símbolos y de emblemas, tanto en el te-
rritorio de Bolivia (Audiencia de Charcas) como en otras naciones 
latinoamericanas, empezó durante los procesos de independencia. 
Sin embargo, debido a que las guerras tuvieron un carácter pro-
longado, en ese periodo histórico fue desarrollada una verdadera 
pugna de símbolos. En el caso boliviano, después de la guerra por 
la independencia, concretamente en 1825, los símbolos creados 
marcaron el distanciamiento de los signos y de las formas de la 
Monarquía española, como también la apropiación del aparato 
propagandístico real, incluyendo la exploración de las ceremonias 
públicas y de los rituales políticos.

El elemento de la fiesta en los inicios de la era republicana se 
apropió de las celebraciones típicas del mundo antiguo y colonial, 
dándoles nuevos sentidos: las rogativas por la victoria del rey fue-
ron sustituidas por aclamaciones a los vencedores en las batallas de 
la independencia; las ceremonias de recibimiento, otrora para las 
autoridades reales, pasaron a ser para los libertadores y también 
para los ejércitos libertadores; y las celebraciones de las fechas de 
nacimiento de los héroes de la patria sustituyeron las que se hacían 
para los miembros de la familia real.

La puesta en escena de esas primeras fiestas tuvo su sustento, 
sobre todo, en la ritualidad, con elementos, objetos y rituales que 
simbolizaban la victoria militar y la glorificación para enaltecer a 
los héroes. El ritual más importante de juras frente al retrato del 
rey fue sustituido por las juras frente a los retratos de los liber-
tadores; asimismo, el juramento al pendón real fue reemplazado 
por el juramento a la bandera nacional.

En cuanto a las exequias ofrecidas en Bolivia al rey ausente y 
la simulación de su entierro mediante la construcción de túmulos, 
estas fueron apropiadas por medio de una ceremonia similar dirigi-
da a mantener viva la memoria de los libertadores, cuyos retratos, 
de ahí en más, pasaron a formar parte de los objetos sagrados de 
la vida republicana. Claramente, los funerales para los mártires 
imitaban los funerales reales.



134 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Por otra parte, el sello real, las cédulas reales y otros elemen-
tos simbólicos representativos de la Monarquía española fueron 
desplazados por elementos propios creados por la nueva república, 
entre ellos los escudos, las banderas nacionales, el Código Civil, 
el Código Penal y las Constituciones republicanas, que fueron 
sacralizados, venerados y rodeados de toda la pompa durante las 
festividades cívicas, enalteciendo y exaltando así su rol político.

Las misas políticas y los tedeums no perdieron importancia 
con los vertiginosos cambios políticos de la etapa de transición 
de la colonialidad a la vida republicana. Al contrario, formaron 
parte de los nuevos procedimientos políticos y rituales de la recién 
formada República, siendo siempre el punto culminante y sublime 
de las ceremonias políticas.

En su etapa temprana, el énfasis republicano estuvo puesto 
en la celebración conmemorativa de los triunfos militares y de sus 
principales protagonistas. Años después, conforme a la escala je-
rárquica de los valores simbólicos republicanos, la conmemoración 
de la Batalla de Junín, en fecha 6 de agosto, consiguió primero 
reemplazar la conmemoración de la Batalla de Ayacucho, de fecha 
9 de diciembre, y luego, a partir de la segunda mitad del siglo xix, 
pasó a ser la fiesta nacional de Bolivia, resaltando ya no la batalla, 
sino la firma del Acta de la Independencia que diera origen al 
nuevo Estado republicano.



[135]

Rituales, ceremonias y símbolos 
políticos como instrumentos

de propaganda en los primeros 
años de gobierno del mnr

(1952-1954)

Introducción

En la década de 1950, el populismo en Bolivia estuvo estrecha-
mente vinculado con la Revolución Nacional de 1952, a partir de 
la cual se estableció un régimen que duró más de un decenio. En 
los países latinoamericanos, el populismo comenzó a arraigarse 
desde la década de 1930 y fue tomando diversas formas a lo largo 
del siglo xx, como en los gobiernos de José María Velasco en 
Ecuador, Lázaro Cárdenas en México, Juan Domingo Perón en 
Argentina y Getulio Vargas en Brasil, entre varios otros. En la 
actualidad, a ese tipo de gobiernos se los denomina neopopulismos.

La dimensión del populismo latinoamericano ha suscitado 
el interés de politólogos y de sociólogos, generando a su vez una 
extensa literatura política dedicada a su estudio. Los trabajos clási-
cos de Gino Germani,1 Torcuato Di Tella2 y Octavio Ianni3 sobre 

1	 Gino Germani, Política y sociedad en una época de transición. De la sociedad 
tradicional a la sociedad de masas, Paidós, Barcelona, 1962.

2	 Torcuato Di Tella, “Populismo y reformismo”, en Gino Germani, Torcuato 
Di Tella, Octavio Ianni, Populismo y contradicciones de clase en Latinoamérica, 
Serie Popular, Ediciones Era, México, 1973, pp. 38-82.

3	 Octavio Ianni, “Populismo y relaciones de clase”, en Gino Germani, Tor-
cuato Di Tella, Octavio Ianni, Populismo y contradicciones…, pp. 83-150.



136 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

ese populismo en particular han influido significativamente en el 
análisis y en la comprensión de dicho fenómeno político. Germani 
y Di Tella conceptualizaron el populismo como formas de movili-
zación sociopolítica referidas, en el primer caso, a los movimientos 
populistas o nacional-populares de la época de transición de la 
sociedad tradicional a la sociedad urbano-industrial, al proceso de 
secularización de la cultura y del comportamiento; y, en el segun-
do caso, a un movimiento político con una importante influencia 
partidaria y una participación de amplios sectores populares. Esos 
movimientos tuvieron una retórica antioligárquica sustentada en 
la teoría de la lucha de clases, que incluía las problemáticas del 
nacionalismo y del antiimperialismo, y hacía énfasis en la impor-
tancia del papel del líder que legitima la ideología populista y la 
capacidad de atraer a las masas y de incorporarlas al movimiento, 
las cuales se encontraban marginadas de la vida política. Según 
esos autores, el populismo terminó siendo definido como una 
desviación del régimen democrático.

De acuerdo con Ianni,4 el Estado populista es el centro de 
poder de un sistema de fuerzas heterogéneas y virtualmente an-
tagónicas, resultado de la combinación singular entre el Estado, 
el partido gubernamental y el sistema sindical. En el pacto popu-
lista, el sistema de poder Estado-partido-sindicato se apoya en la 
coalición de clases o de fuerzas políticas heterogéneas; además, 
el gobierno populista está obligado a establecer para las masas 
las condiciones institucionales mínimas para el ejercicio de la 
ciudadanía. En muchos casos, el liderazgo populista proviene de 
las clases altas y medias con motivaciones anti-statu quo, y los par-
tidos populistas no cuentan con una doctrina precisa, sino que se 
mantienen unificados en torno a un conjunto de reivindicaciones 
sociales básicas o en un estado de entusiasmo colectivo inspirado 
en los términos de simple justicia redistributiva. Uno de sus rasgos 
importantes es el nacionalismo, basado en el sentimiento antia-
mericano: los líderes populistas describen el sistema derrumbado 
como antinacional y se describen a sí mismos como nacionalistas 

4	 Ibídem.



137RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

que devolverán el país al pueblo. Las reivindicaciones populistas se 
expresan mejor por medio de un líder personificado y carismático.

Desde hace más de dos décadas, el populismo regresó al es-
cenario político latinoamericano presentando una mezcla entre 
antiguas y nuevas tendencias. Las nuevas tendencias son una 
consecuencia de dos experiencias que, según Ernesto Laclau,5 
están interrelacionadas: las dictaduras militares y el advenimiento 
del neoliberalismo en la década de 1990, y la implementación 
de políticas de ajuste caracterizadas por la represión social y la 
desinstitucionalización. La crisis de las instituciones públicas y la 
proliferación de los movimientos de protesta que canalizaron las 
demandas sociales desencadenaron el proceso de movilización y 
de politización creciente de la sociedad civil.

Las consecuencias del fracaso del proyecto neoliberal, a fines 
de la década de 1990, provocó en muchos países de Latinoamé-
rica un giro político hacia la centroizquierda. Ese cambio en la 
escena política latinoamericana reanudó la polémica ya existente 
con relación al populismo, proporcionando, a la vez, significados 
contradictorios en cuanto al uso de los conceptos de populismo y 
de neopopulismo, e incluso acerca de la discusión sobre la compa-
tibilidad de los conceptos de neopopulismo y de neoliberalismo.

Algunos autores han sostenido que no hay política sin algún 
matiz populista y que las ideologías de la más diversa índole, desde 
el comunismo hasta el fascismo, pueden adoptar un sesgo popu-
lista. Esa idea es apoyada por Laclau, para quien el populismo “no 
es un concepto negativo, y en segundo lugar no es algo que tenga 
un contenido ideológico preciso, sino una forma de construir la 
política que puede tener contenidos ideológicos muy distintos”.6 
Laclau es uno de los importantes pensadores de la izquierda con-
temporánea, que revisitó la experiencia política populista, logró 
renovar el pensamiento marxista actual y se destacó como uno 

5	 Ernesto Laclau, “La deriva populista y la centroizquierda latinoamericana”, 
Nueva Sociedad, 205 (2006), pp. 56-61.

6	 Fernando Molina, “El peligro no reside en el populismo”, entrevista a 
Ernesto Laclau para el periódico Pulso, 31 de marzo de 2008.



138 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

de los principales teóricos del populismo del decenio de 1970,7 
retomando y reforzando ese análisis tres décadas después.8

Para identificar el populismo, según Laclau, es imprescindible 
analizar el discurso político imperante, debido a que el populismo 
siempre utiliza un discurso divisorio cuyo resultado es la fragmenta-
ción de la sociedad “entre los de arriba y los de abajo, cualquiera sea 
el contenido ideológico de esa división”.9 En la versión de Laclau, 
el populismo existe cuando las identidades colectivas se constru-
yen en torno a la dicotomía los de abajo/los de arriba; es decir, la 
reconstrucción politizada de identidades desarticuladas por medio 
de un discurso que antagoniza el espacio social en dos campos 
políticos dicotómicos permite constituir al pueblo (los de abajo) 
en una nueva identidad popular opuesta a los grupos dominantes.

Desde la mirada de Laclau, en toda política emancipatoria 
hay una dimensión populista, aunque existen muchas formas de 
romper con el statu quo existente. Es por lo que el populismo se 
relaciona más con un estilo de gobernar que con una ideología 
política, dependiendo de cada tipo de sociedad; incluso es posible 
que exista un populismo de derecha que absorba las demandas 
sociales. Laclau insiste en que las formas del populismo actual en 
Latinoamérica dependen de los arreglos institucionales diferentes, 
debido a que los tipos de sociedades son completamente distintas.10 
Si bien hay varias experiencias en las cuales es posible encontrar 
lo que él llama “formas populistas de hacer política”,11 con gestos, 
modos y símbolos típicos del populismo, sin el contenido sustanti-
vo de este, se sostiene que si todo populismo es nacional-popular, 
no toda política nacional-popular es populismo. Una política 
nacional-popular se manifiesta con formas populistas como la 
movilización masiva de masas, el uso de símbolos ideológicos en 

7	 Ernesto Laclau, Política e ideología en la teoría marxista. Capitalismo, fascismo 
y populismo, Siglo xxi, España, 1986.

8	 Ernesto Laclau, La razón populista, Fondo de Cultura Económica, México, 
2005.

9	 Ibídem.
10	 Ernesto Laclau, “La deriva populista…”.
11	 Ibídem, p. 58.



139RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

torno a los cuales se plasma esa identidad colectiva y, finalmente, 
la centralidad del líder en tanto factor aglutinante.

En cuanto de la aproximación teórica, pese a los numerosos 
trabajos y estudios, aún no existe consenso en la definición, la con-
ceptualización y el enfoque del populismo, debido a la variedad de 
situaciones históricas en las que este se ha presentado. Con todo, sí 
existe algún consenso respecto a ciertas características, entre ellas el 
liderazgo político paternalista, el apoyo de los sectores populares, la 
relación directa entre el líder y los grupos subalternos, el discurso 
antielitista y nacionalista, y “la utilización de métodos redistributi-
vos y clientelistas que convierte a los sectores populares en base de 
apoyo al régimen”.12 Según Hugo Celso Felipe Mansilla,13 valores 
populistas como el patrimonialismo, el nepotismo y el favoritismo 
han sido heredados de la época colonial, y están enraizados en “los 
países que no han tenido procesos sostenidos de modernización”, 
donde “el caudillo político que puede distribuir cargos estatales 
es visto, en el fondo, como el propietario legítimo del aparato 
gubernamental”.14

En ese sentido también están dirigidas las críticas de Emilio 
de Ípola y Juan Carlos Portantiero, quienes retomaron, al igual 
que muchos autores que estudiaron esa corriente política en las 
décadas de 1960 a 1980, el análisis del populismo debido a su rea-
parición en las primeras décadas del siglo xix. Su trabajo se centró, 
entre otras cosas, en la crítica del peronismo, desenmascarando la 
“estadolatría” del Estado corporizado y la fetichización del líder 
populista o jefe carismático, quien:

[…] negaba o limitaba el pluralismo y, cuando lo juzgaba necesario 
para sus intereses, se apartaba de las reglas institucionales. Aun en 

12	 Andrés Dockendorff y Vanessa Kaiser, “Populismo en América Latina: una 
revisión de literatura y la agenda”, Revista de Ciencias Sociales, 24 (2010), 
p. 30.

13	 En adelante, H.C.F. Mansilla, que es como se lo conoce y como se identifica 
en sus trabajos publicados.

14	 H.C.F. Mansilla, “Notas introductorias sobre el populismo y la cultura política 
en el área andina de América Latina”, Temas Sociales, 29 (2009), p. 109.



140 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

sus mejores expresiones, aun con un Padre progresista y generoso, 
el populismo gobernaba prácticamente sin controles, al arbitrio del 
talante del caudillo.15

Una de las corrientes destacadas entre la vasta bibliografía 
sobre el populismo de ayer y de hoy es la que se refiere a su 
dimensión simbólica, partiendo de la premisa de que las socie-
dades se proyectan simbólicamente en los rituales. La impor-
tancia de los símbolos y de los rituales políticos se manifiesta 
mucho más durante los gobiernos populistas, hecho que han 
podido demostrar los autores que estudian la propaganda y los 
rituales políticos en América Latina –en particular del régimen 
peronista–,16 la manipulación de símbolos y la creación de mitos 
relacionados con la figura del líder, la instrumentalización con 
fines políticos de la imagen de los héroes nacionales desde las 
instituciones educativas,17 las festividades y los rituales políticos 
como recreación simbólica de las fuentes de legitimidad de un 
modelo o proyecto político, y el paso de lo espontáneo al aparataje 

15	 Pablo Pizzorno, “Las grietas del dique. Tensiones populistas en de Ípola y 
Portantiero”, Papeles de Trabajo, vol. 10, n.° 18 (2016), pp. 247-266.

16	 Véanse Mariano Ben Plotkin, “Rituales políticos, imágenes y carisma: la 
celebración del 17 de Octubre y el imaginario peronista 1945-1951”, en Juan 
Carlos Torre (comp.), El 17 de Octubre de 1945, Ariel, Buenos Aires, 1995, 
pp. 171-217; Darío Macor, “Elecciones, rituales y conmemoraciones en la 
construcción de la unanimidad peronista, Santa Fe, Argentina, 1946-1955”, 
História Unisinos, vol. 5, n.° 4 (2002), pp. 205-241; Mirta Zaida Lobato y 
Lizel Tonay, “La política como espectáculo: imágenes del 17 de Octubre”, 
en Santiago Senén González y Germán Lerman (comps.), El 17 de octubre 
de 1945. Antes, durante y después, Buenos Aires, Lumiere, 2005, pp. 221-239; 
Mirta Zaida Lobato (ed.), Manifestaciones, fiestas y rituales en el siglo xx, Biblos, 
Buenos Aires, 2011; Gustavo Insarrualde, “Exportando imaginarios. Rituales 
políticos en las visitas de Estado del presidente Perón vistos desde la óptica 
de los noticiarios cinematográficos (1952-1954)”, Cuadernos de Historia, 
Serie Economía y Sociedad, 16/17 (2016), pp. 105-157; y Andrés Funes, “El 
peronismo y sus tradiciones políticas en los años de la proscripción. Las 
celebraciones del Primero de Mayo y del 17 de Octubre en la Argentina 
entre 1962 y 1966”, Pasado y memoria, 23 (2021), pp. 307-332. 

17	 Carmen Arteaga Mora, “Mito fundacional y héroes nacionales en libros de 
texto de primaria venezolanos, Politeia, vol. 33, n.° 45 (2010), pp. 33-57.



141RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

institucional. Ese tipo de estudios ha proliferado también en Ve-
nezuela, donde el culto a Simón Bolívar, que tuvo su inicio desde 
el siglo xix, fue utilizado tradicionalmente por los gobernantes de 
ese país. Al respecto, distintos autores18 han analizado el uso de 
la imagen de Bolívar para el fortalecimiento del líder populista, 
recalcando las consecuencias políticas de ese culto en cuanto al 
engrandecimiento del pasado como fuente de legitimidad política 
de determinados momentos históricos.

En Bolivia, el tema de lo simbólico durante los periodos guber-
namentales del mnr fue analizado por Silvia Rivera Cusicanqui. El 
énfasis de esa autora está puesto en la importancia de “reinventar 
la historia”,19 lo que en esa época ha quedado plasmado en la 
imagen del nuevo ciudadano, en un despliegue a través de mate-
riales impresos, ceremoniales y actos performativos, cuyo objetivo 
fundamental fue terminar “la tarea de ciudadanización mestiza”.20 
Para Rivera Cusicanqui, la retórica republicana fue utilizada para 
emblematizar las demandas de los indígenas y construir la imagen 
de “lo mestizo” en el discurso público, además de imponerla como 
la única identidad legítima de la “nación boliviana” moderna me-
diante la “reinvención de la historia” en el marco de la propuesta 
civilizadora del Estado de 1952.

Al analizar la producción historiográfica, Matthew Gildner 
insiste en que “la revisión de la historia nacional fue un proceso 
deliberado, dirigido a interpretar y reescribir el pasado, lo cual 
implicó a la vez la selección de determinados individuos, grupos y 

18	 Germán Carrera Damas, El culto a Bolívar. Esbozo para un estudio de la his-
toria de las ideas en Venezuela, Alfa, Caracas, 2003; Luis Castro Leiva, De la 
patria boba a la teología bolivariana, Monte Ávila Editores, Caracas, 1991; 
Elías Pino Iturrieta, El divino Bolívar: ensayo sobre una religión republicana, 
Libros de la Catarata, Madrid, 2003; Colette Capriles, La Revolución como 
espectáculo, Random House Mondadori, Caracas, 2005; David Marcilhacy, 
“Bolívar, ‘Coloso de América’ y ‘Héroe de la Raza’”, Mélanges de la Casa de 
Velázquez, vol. 50, n.° 2 (2020), pp. 91-116.

19	 Silvia Rivera Cusicanqui, “El mito de la pertenencia de Bolivia al ‘Mundo 
Occidental’. Réquiem para un Nacionalismo”, Temas Sociales, 24 (2003), 
p. 69.

20	 Ibídem, p. 68.



142 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

eventos” para crear un “imaginario revolucionario emenerrista”21 
desde la década de 1940. Después de la Revolución de 1952, apro-
vechando los recursos económicos y humanos del Estado, “procu-
raron enaltecer esta nueva historia, transformando el tiempo y el 
espacio cívicos con monumentos, murales y feriados nacionales”.22 
El periodo político iniciado en Bolivia con ese proceso revolucio-
nario es relacionado, a su vez, con el surgimiento de una nueva 
estética del Estado –sobre todo expresada en el muralismo–, en 
la que fueron plasmados distintos temas relativos a la historia, a 
la revolución y al futuro del país.23

Partiendo de la idea de que las profundas transformaciones 
político-económicas de la sociedad siempre están acompañadas 
por cambios en la dimensión simbólica, resulta relevante analizar y 
comparar los procedimientos y los cambios en la ingeniería social y 
política empleada en los rituales políticos, en las ceremonia públi-
cas y en el manejo de los símbolos en tanto expresión del sistema 
ideológico-simbólico del mnr, gobierno populista y autodenomi-
nado revolucionario. En esa dirección, son representativos como 
sustento documental histórico el semanario oficial Pututu, órgano 
de la entonces Subsecretaría de Prensa, Información y Cultura de 
la Presidencia de la República, destinado a difundir información 
oficialista, y otros medios impresos de la época estudiada (matu-
tino Nación, libros, folletos, discursos, ensayos y afiches), además 
de los medios radiales y audiovisuales, en particular el cine, y de 
la creación del Instituto Boliviano Cinematográfico. Sobre ese 
tema, Rivera Cusicanqui recalca que existieron “contradicciones 

21	 Matthew Gildner, “Historia como liberación nacional: creando un pasado 
útil para la Bolivia posrevolucionaria”, Revista Ciencia y Cultura, 29 (2012), 
p. 104.

22	 Ibídem.
23	 Véase Pablo Quisbert e Iris Villegas “A la búsqueda del enemigo oligárqui-

co. Arte y cultura el periodo revolucionario 1952-1955”, en Dora Cajías 
et al. (coords.), Visiones de fin de siglo. Bolivia y América Latina en el siglo xx, 
Coordinadora de Historia/Instituto Francés de Estudios Andinos/Plural 
editores, 2001, pp. 721-740; y Silvia Rivera Cusicanqui, “El mito de la 
pertenencia de Bolivia…”, pp. 64-100.



143RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

inherentes al proyecto cultural del mnr a través de sus estrategias 
de representación de la historia, tomando ejemplos de su propia 
producción documenta”.24

El primer número de Pututu salió en julio de 1953 y hasta mayo 
de 1954 alcanzó un tiraje de 10.000 ejemplares; después de un año, 
el propósito fue “llegar a los 20.000 o 30.000” y ser “el medio de 
circulación en toda la República y en las principales ciudades del 
extranjero”, no obstante “las dificultades técnicas que impidieron 
hasta la fecha la normalización de las ediciones”.25 Según sus 
editores, las publicaciones del semanario eran “eminentemente 
informativas, para imputar el sectarismo de ninguna clase, tendrá 
una línea clara, la línea de la independencia económica de Bolivia”.26 
Su nombre tiene origen en el pututo, “un instrumento indígena 
boliviano, construido con un cuerno de buey, que fue precursor del 
moderno clarín de guerra”,27 dado que la revolución era una perma-
nente guerra con los enemigos, una guerra de propaganda política.

Nueva ritualidad: los primeros actos performativos

A partir de la guerra del Chaco (1932-1935), la sociedad boliviana 
ingresó a una activa movilización política que estuvo relacionada 
con la consolidación de nuevos partidos políticos de corriente 
marxista, socialista y nacionalista, como la Falange Socialista Bo-
liviana, el Partido de Izquierda Revolucionario, el Partido Obrero 
Revolucionario y el mnr, y con la organización de los sindicatos 
con influencia socialista.

Los gobiernos militares-nacionalistas que surgieron después 
de la guerra con Paraguay, es decir el de David Toro (1936-1937), 
Germán Busch (1937-1939) y Gualberto Villarroel (1943-1946), 
aplicaron la ideología nacionalista y las reformas populistas en el 

24	 Silvia Rivera Cusicanqui, “El mito de la pertenencia de Bolivia…”, p. 141.
25	 Pututu, La Paz, “Nota de los redactores”, 8 de mayo de 1954, p. 1.
26	 Ibídem.
27	 Ibídem.



144 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

manejo del Estado, y llegaron a introducir significativas reformas 
sociales que fueron frenadas por la oligarquía, la cual logró re-
establecer el poder en los periodos 1940-1943 y 1946-1951. En 
esos años, el mnr se convirtió en uno de los partidos políticos 
más importantes del país, llegando a formar parte del aparato gu-
bernamental de Villarroel. Si bien su líder Víctor Paz Estenssoro 
ganó en las elecciones presidenciales de 1951 con el 46% de los 
votos, no logró gozar de sus resultados porque el presidente Ma-
merto Urriolagoitia renunció a su cargo y entregó la presidencia a 
una Junta Militar. Como la vía democrática no funcionó, el mnr 
preparó un golpe de Estado que estalló el 9 de abril de 1952. La 
revolución que emprendió el mnr del 9 al 11 de abril de ese año 
transcurrió en las ciudades de La Paz y de Oruro. Después del 
triunfo, Hernán Siles Zuazo se hizo cargo del Gobierno, como 
presidente provisional, pero quien asumió luego la presidencia fue 
Paz Estenssoro, que había estado desterrado en Buenos Aires.28

Paz Estenssoro llegó a La Paz el 15 de abril de 1952. Una 
enorme multitud le dio la bienvenida en El Alto y lo acompañó 
hasta el palacio presidencial. Ese fue el primer espectáculo polí-
tico que plasmó el contenido populista del nuevo ritual político y 
marcó el inicio del programa simbólico del nuevo Gobierno. Se 
trató de un procedimiento ceremonial revolucionario creado, sin 
embargo, a partir del antiguo ritual colonial de recibimiento de 
autoridades: ya no se trataba de un cortejo tradicional compuesto 
por la élite de la ciudad, que esperaba a la autoridad, sino de las 
multitudes que recibían a su líder, repitiendo las consignas “Viva 
el mnr”, “Viva Paz Estenssoro”, “Nacionalización”, “Reforma 
Agraria”. Según James Malloy, “desde todo punto de vista fue un 
espectáculo sensacional, que logró impresionar al líder que volvía 
a su país después de seis años de aislamiento y exilio”.29

28	 Magdalena Cajías, “La estructuración del nuevo poder: cogobierno mnr-
cob. La expansión del sindicalismo y la consolidación de las milicias 
obreras”, en Magdalena Cajías et al., Historia de Bolivia. Miradas plurales en 
su Bicentenario, Coordinadora de Historia, La Paz, 2024, p. 540.

29	 James Malloy, La revolución inconclusa, Centro de Estudios de la Realidad 
Económica y Social, La Paz, 1989, p. 220.



145RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

Uno de los actos simbólicos de mayor envergadura fue la pro-
clamación del año 1952 como el Año de la Revolución Nacional. 
Desde que Paz Estenssoro se instaló en el Palacio de Gobierno 
como presidente constitucional, la ciudad de La Paz se llenó de 
gente en una especie de “marea popular”. Ni siquiera los testigos 
contrarios al mnr, entre ellos Alberto Ostria Gutiérrez, pudieron 
negar esa afluencia de personas: “las turbas armadas desde el primer 
día se presentaron en el Palacio Quemado montando guardia en 
la puerta principal, en las escaleras y en los pasillos […] tras ellas 
estaba […] la masa popular”.30

En los primeros meses de la época revolucionaria, los mítines 
y los imponentes desfiles de obreros y de campesinos armados 
eran casi cotidianos. La conmemoración de la fecha 9 de abril 
como Día de la Revolución de 1952 fue establecida en igualdad 
de importancia que la del 6 de agosto, Día de la Independencia 
de Bolivia, y como festejo propio del mnr, al igual que lo es el 17 
de octubre para el peronismo.31 La fuerza principal de esa cele-
bración implicó apoteósicas marchas que mostraban la fuerza del 
Gobierno y también las alianzas con diferentes sectores sociales. 
Alicia Ortiz, excomunista argentina que visitó La Paz desde finales 
de 1952 hasta abril de 1953, describió de la siguiente manera el 
desfile del primer aniversario del 9 de Abril:

¡Y otro día, en filas compactas, con los fusiles al hombro, comenza-
ron a desfilar los manifestantes! Eran obreros y campesinos de los 
alrededores de La Paz. Rostros curtidos con expresión inmóvil, ca-
bellos negros y duros como alambres, bocas verdes de coca, pómulos 
salientes, ojos estirados, gorros de lana multicolores, chambergos 
grasientos y agujereados y rostros y más rostros tallados en piedra, 
cientos de rostros parecidos, iguales, indiferenciados […] pasaban 

30	 Liborio Justo (Quebracho), Bolivia: la revolución derrotada, Cochabamba, 
Rojas Araujo, (1967), p. 149.

31	 Un análisis de la extensa literatura sobre la conmemoración del 17 de 
Octubre y de la publicación Cuentos del 17 de octubre, véase en Mirta Zaida 
Lobato (ed.). Manifestaciones, fiestas y rituales en el siglo xx…



146 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

y pasaban en silencio, las mandíbulas apretadas por la decisión y el 
fusil contra el pecho.32

En aquella ocasión, posiblemente se trató de la participación 
de los cuatro “regimientos campesinos” o milicias populares de los 
sindicatos agrarios del altiplano, como por ejemplo el Regimiento 
“Gualberto Villarroel” de Achacachi, comandado por Luciano 
Quispe y Toribio Salas, que, “según las crónicas periodísticas, 
constaba de unos 10.000 campesinos quienes, por falta de vehícu-
los, habían hecho buena parte del viaje a pie desde el 7 de abril”.33 

El argentino Adolfo Gilly, uno de los intelectuales latinoame-
ricanos más importantes del siglo xx, cuando estuvo en Bolivia en 
1956 presenció el desfile del cuarto aniversario del 9 de Abril. Él 
contó, todavía con el asombro, la impresión que ese desfile le causó:

[…] y todavía lo estoy viendo, viendo desfilar el mito. El mito de 
la revolución permanente: ¡las milicias obreras! “¡No puede ser!”, 
me decía. Pasaron los mineros con sus cascos y sus fusiles. Eran las 
milicias armadas. Me caían las lágrimas de mirar, porque… “¡No 
puede ser! Me quedé muy impresionado”.34

Los desfiles por la celebración de 9 de Abril, en general, se 
caracterizaron por la presencia impactante de las milicias mineras 
y campesinas. Una reseña del desfile de 1957, denominado Marcha 
de la Revolución Nacional, describe a los milicianos de distintos 

32	 Alicia Ortiz, “Amanecer en Bolivia”, en Liborio Justo (Quebracho), Bolivia: 
la revolución…, p. 154. Sobre Alicia Ortiz véase Ximena Espeche, “Tan lejos, 
tan cerca. Alicia Ortiz y la revolución boliviana de 1952”, Revista Exlibris, 
8 (2019), pp. 221-235.

33	 El Diario, La Paz, 8 abril de 1953, citado en Xavier Albó, Obras selectas, t. iii: 
1977-1979, “Achacachi: medio siglo de lucha campesina”, Cuadernos de 
Investigación, n.° 19, cipca, 1979, p. 432.

34	 Entrevista a Adolfo Gilly realizada por los historiadores Seemin Qayum y 
Sinclair Thomson en Nueva York, en mayo de 2003, en Sinclair Thomson 
y Seemin Qayum, “‘Ahora que lo pienso, cincuenta años después…’: Adolfo 
Gilly recuerda a mineros, mitos y la revolución en Bolivia”, Historias, 6 
(2003), p. 240.



147RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

distritos mineros de Bolivia marchando con paso de parada, “en 
perfecta formación, uniformados y portando toda clase de armas”, 
y a las milicias armadas campesinas, correctamente uniformadas, 
“demostrando marcialidad, disciplina y entusiasmo”.35 Esos grupos 
militarizados portaban carteles alusivos a la revolución, saludando 
a Siles Zuazo, el entonces presidente de la República, haciendo 
con la mano el signo de la “v” de la victoria.36

Las celebraciones del 9 de Abril no se limitaban a marchas y 
a demostraciones de fuerza de las alianzas de diferentes sectores 
sociales, sino que incluían también festejos de varios días, carac-
terísticos de las celebraciones más tradicionales; eso les otorgaba 
la importancia debida en el calendario cívico nacional. El feriado 
nacional del 9 de abril, Día de la Revolución de 1952 y fecha con-
siderada de la refundación de Bolivia, remplazó simbólicamente el 
feriado nacional del 6 de agosto, tomando a Paz Estenssoro como 
el líder y el refundador del país. No obstante, para los escépticos 
de la eficacia de la política del mnr, entre ellos H.C.F. Mansilla, 
“la conciencia política crítica fue transformada en la capacidad 
de identificarse con las metas del Estado y en el cual las marchas 
multitudinarias suplían el genuino diálogo político”.37

El 13 de mayo de 1952, aquel Gobierno creó una comisión 
para la nacionalización de las minas, que terminó oficialmente su 
labor en octubre de ese año, razón por la que el 31 de ese mes fue 
declarado Día de Regocijo Público, además de feriado nacional, 
“porque esa trascendental medida establece las bases de la sobe-
ranía económica de la Nación, culminando el largo y sacrificado 
proceso de liberación contra aquellos intereses privados que su-
bordinaron el progreso nacional a sus convenientes particulares”.38 
La firma del Decreto Supremo de Nacionalización de las Minas 

35	 Liborio Justo (Quebracho), Bolivia: la revolución…, p. 153.
36	 Ibídem. Véase también Patricia Fernández de Aponte, “El pueblo aplaudió 

el paso de los movimientistas”, Historias, 6 (2003), pp. 263-270.
37	 H.C.F. Mansilla, “La Revolución Nacional de 1952 en Bolivia: un balance 

crítico”, Temas sociales, 24 (2003), pp. 101-111.
38	 República de Bolivia, Decreto Supremo 3222, Feriado Nacional, 30 de 

octubre de 1952, Gaceta oficial de Bolivia.



148 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Álbum de la Revolución: 128 años de lucha por la independencia de Bolivia.
Planificada y dirigida por José Fellman Velarde, Subsecretaría de Prensa,

Informaciones y Cultura, 1953.



149RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

pertenecientes a Simón Iturri Patiño, Carlos Aramayo y Mauricio 
Hochschild fue un verdadero acto “performativo” con un fuerte 
contenido simbólico: se realizó en la localidad de Catavi (Potosí), 
cerca del gran complejo minero Patiño Mines, en el lugar deno-
minado Campo de María Barzola, en recuerdo de la masacre de 
mineros ocurrida en diciembre de 1942. Cuando Paz Estenssoro 
llegó a ese sitio, fue saludado por los mineros con veintiún explo-
siones de dinamita, elemento que tradicionalmente usaban en su 
trabajo y en las protestas contra las compañías y el Ejército. “El 31 
de octubre a las ocho de la mañana en el mismo campo donde las 
balas y bombas amasaron cadáveres y sangre humana, fue firmado 
el Decreto de Nacionalización de Minas”, que recibió el nombre 
de “Acta de la Independencia Económica de Bolivia”.39 El festejo 
se realizó con los componentes rituales propios de la revolución: 
descargas de ametralladoras y explosiones de dinamita, bramado 
de pututus y misa de campaña. En el momento culminante, todos 
los presentes –el presidente de la República, sus ministros y los 
obreros–, con un fervor revolucionario, se pusieron de pie y ju-
raron con la significativa “v” de la victoria.40 El decreto firmado 
en Catavi decía: 

Los que suscriben hombres libres de Bolivia y de América en 
el momento de decretarse la nacionalización de las minas, en el 
campo “María Barzola”, ayer escenario de masacres y exterminio 
de trabajadores, declaran su voluntad porque Bolivia no sea jamás 
sometida a la opresión y a la esclavitud económica y, como el 6 de 
agosto de 1825, se declaró el pueblo boliviano en República polí-
ticamente independiente, proclaman que el 31 de octubre de 1952 
se declara económicamente libre. Y, para firmeza de esta decisión, 
los que firman al pie se comprometen y juran sostener y defender, 
si es preciso con su vida misma, esta conquista que es la más cara y 
legítima para la Nación Boliviana.41

39	 Luis Antezana Ergueta, Historia secreta del Movimiento Nacionalista Revolucio-
nario 1949-1952, t. viii, Librería Editorial Juventud, La Paz, 1992, p. 2176.

40	 El Diario, La Paz, 1 de noviembre de 1952.
41	 Ibídem.



150 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Después del presidente de la República, firmaron el decreto 
todos sus ministros, los miembros de la Comisión de Nacionali-
zación, dirigentes del mnr y funcionarios nacionales. Luego del 
acto, Paz Estenssoro cumplió un ritual cargado de mucho peso 
simbólico tanto para bolivianos como para latinoamericanos: subió 
al Cerro Rico de Potosí para declarar la independencia económica 
de Bolivia, al igual que en 1825 lo hiciera Bolívar para proclamar 
la libertad de América. De acuerdo con Malloy, que el decreto 
también fuera firmado por el ministro de Minas y Petróleos, 
Juan Lechín Oquendo, que a la vez era el secretario ejecutivo de 
la Central Obrera Boliviana, “ponía de relieve una realidad que 
saltaba a la vista: la disparidad entre el poder formal y el poder 
real (control obrero)”.42 

Esa realidad también se evidenció horas más tarde, cuando en 
la gran manifestación que tuvo lugar en La Paz, una vez publicado 
aquel decreto, Lechín Oquendo pronunció desde los balcones del 
Palacio Quemado un histórico discurso relativo a la nacionaliza-
ción de las minas. Junto con Paz Estenssoro, Lechín Oquendo 
presidió una manifestación popular calificada de “apoteósica”, 
un gran desfile de júbilo en el que los protagonistas fueron los 
trabajadores mineros enviados por el gerente de la Corporación 
Minera de Bolivia desde la mina San José (Oruro). Ese desfile del 
regimiento de 5.000 mineros “uniformados con botas, pantalón, 
camisa de kaki y con ‘tojo’ minero, portando armas y cargas de 
dinamita alrededor de sus cinturas y sus pechos”43 duró casi una 
hora y se destacó por el orden y la disciplina, aunque durante el 
acto hubo manifestaciones anárquicas, disparos de armas y esta-
llidos de cartuchos de dinamita. Esa noche también se escucharon 
disparos y en las laderas de El Alto y Hampaturi armaron fogatas 
formando las abreviaciones “v.p.e.” (Víctor Paz Estenssoro) y 
m.n.r. (Movimiento Nacionalista Revolucionario).44

42	 James Malloy, La revolución inconclusa…, p. 233.
43	 Luis Antezana Ergueta, Historia secreta…, p. 2176.
44	 Ibídem.



151RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

Desde inicios de 1953, el Gobierno estuvo presionado por el 
movimiento campesino para llevar adelante una reforma agraria. 
Como primer paso, el 20 de enero de ese año fue conformada la 
Comisión de Reforma Agraria, pero la medida como tal tardó en 
dictaminarse debido a presiones internas y externas. En la zona 
del valle boliviano, específicamente en Ucureña y en Sipesipe 
(Cochabamba), empezó un movimiento centralizado que tomó la 
situación en sus manos: los campesinos cochabambinos expulsaron 
a los hacendados, asaltaron las casas de hacienda, se apoderaron 
de las armas y de los aperos de labranza, y se hicieron dueños de 
las haciendas y de la tierra.45 En la zona altiplánica, el pueblo de 
Achacachi (La Paz) fue conocido por sus violentas insurrecciones, 
al igual que Ucureña.46 Esa situación se profundizó entre febrero y 
julio, cuando por fin se oficializó el Decreto Supremo de Reforma 
Agraria, que luego adquirió categoría de ley.

La decisión que se tomó entonces fue realizar la firma del 
decreto en Ucureña, sitio considerado como el centro simbó-
lico del movimiento campesino,47 el 2 de agosto, Día del Indio, 
establecido así por el Gobierno de Busch. “[A]l igual que la de 
nacionalización [de las minas], la firma del Decreto Supremo de 
Reforma Agraria fue un símbolo de los cambios en las relaciones 
de poder que estaban en juego en el país”.48 Según la prensa, una 
semana antes del 2 agosto campesinos procedentes de todas las 
provincias, además de mineros, todos militantes del mnr, habían 
partido rumbo a Ucureña. Los trabajadores mineros llegaron en 
varios trenes procedentes de La Paz y de Oruro, con sus bandas de 
música, e ingresaron a Cochabamba disparando en alto sus armas. 
“Desde las primeras horas de la madrugada de ayer prosiguieron su 
marcha rumbo a Ucureña […] que se encuentra aproximadamente 
a 40 km de Cochabamba […] en los vehículos y a pie caravanas 

45	 Ibídem, p. 2247.
46	 James Malloy, La revolución inconclusa…, p. 267.
47	 Carmen Soliz, Campos de revolución. Reforma agraria y formación del Estado 

en Bolivia 1935-1964, Plural editores, La Paz, 2022.
48	 James Malloy, La revolución inconclusa…, p. 263.



152 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

de gente se trasladaron al lugar”.49 El camino desde la localidad 
cochabambina de Cliza, a cuya pista llegó el presidente de la 
República para dirigirse después a Ucureña, estaba adornado con 
arcos de flores y carteles propagandísticos que por ejemplo decían 
“Los campesinos del valle, agradecidos al Primer Revolucionario 
de Sud América” o “Dios de vida al Jefe de la Revolución”;50 el 
camino desde las cumbres de las serranías, en cambio, estaba vigi-
lado por civiles armados. Por su parte, ataviados con sus mejores 
vestimentas, los campesinos saludaban con la característica “v” 
de la victoria del mnr. 

El programa elaborado incluyó la difusión de mensajes pro-
pagandísticos reforzados por medios visuales y acústicos, como el 
imponente sonido de los pututos, el himno patrio entonado por 
la monumental concentración humana y la iza de la bandera por 
el mismo presidente de la República ante una enorme masa de 
campesinos que lucían sus vistosos atuendos típicos y exponían 
sus armas. Paz Estenssoro dio su discurso sobre una plataforma 
grande construida para tal fin y sobre la cual había un altar con 
los retratos de Bolívar, Sucre, Villarroel, Paz Estenssoro y Siles 
Zuazo;51 “una masa impresionante de trabajadores campesinos 
rodeaba una plataforma […] bandas de música interpretaban aires 
folklóricos y un momento dejaban escuchar el ronco sonar de sus 

49	 El Diario, La Paz, “Ayer a mediodía se firmó en Ucureña el decreto que 
implanta la reforma agraria en todo el país”, 3 de agosto de 1952, p. 1. En 
esa primera plana, junto a una foto, se leía: “El presidente de la Repúbli-
ca doctor Víctor Paz Estenssoro, estampando su firma a pie del decreto 
de Reforma Agraria, que se sancionó ayer en Ucureña antes de 250.000 
campesinos”. Véase también El Diario, La Paz, “Aspectos de la Reforma 
Agraria”, ibídem, p. 6.

50	 Véase Pututu, La Paz, “Ucureña o fin de cuatro siglos de opresión”, 8 de 
agosto de 1953, pp. 5-15.

51	 Pututu, La Paz, “La palabra del Presidente Paz Estenssoro”, 8 de agosto de 
1953, pp. 11-13. Además de ese discurso, en la misma edición del semanario 
se publicó una síntesis del decreto que instituye la reforma agraria, acompa-
ñada de la foto de Paz Estenssoro en vestimenta indígena y titulado: “Víctor 
Paz Estenssoro […] no más latigazos del latifundista sobre las espaldas del 
trabajador”.



153RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

pututos”.52 La entrada de Paz Estenssoro fue portentosa: “millares 
de pututus anunciaron el ingreso de presidente”.53 

Con el ritual político tradicional de himno nacional e iza de 
la bandera patria se dio inicio a ese gran acto. Inmediatamente 
después, el oficial mayor del Ministerio de Asuntos Campesinos, 
Vicente Álvarez Plata, dio lectura al texto del Decreto Supremo 
de Reforma Agraria. Asimismo, en su discurso, Paz Estenssoro se 
dirigió a los indígenas remarcando que al término de “un largo 
período de más de cuatro siglos de opresión para los campesinos 
el gobierno de la Revolución Nacional ha dictado el decreto de 
reforma agraria que da la tierra a quien la trabaja”; “Ya no hay 
trabajo gratuito con el pongueaje”, añadió.54 Según las palabras 
de Paz Estenssoro, con la firma de aquel decreto y gracias a la 
abolición del pongueaje, los campesinos de Bolivia se incorporaban 
a la vida nacional tras 400 años de opresión.

Un complejo y simbólico acto de comunicación entre el 
primer mandatario y los campesinos fue la entrega de una hoz de 
trigo que estos le hicieron, enlazada por una cinta de los colores 
nacionales, y de otros presentes simbólicos: un ch’ullu o gorro de 
lana autóctono, un casco potosino de cuero, varias chuspas (bolsas 
de lana) y pututus (instrumento de viento andino). Poco después, 
el decreto fue firmado por el presidente de la República, Paz 
Estenssoro; el ministro de Asuntos Campesinos, Ñuflo Chávez 
Ortiz; el de Relaciones Exteriores, Walter Guevara Arze; el de 
Hacienda, Federico Gutiérrez Granier; el de Economía, Augusto 
Cuadros Sánchez; y el de Defensa, general Ernesto Arteaga, entre 
otros. En las páginas del semanario Pututu se publicaron muchas 
fotografías con las imágenes de Ucureña, empezando por los pro-
tagonistas, los indígenas, y completando la galería con las fotos 
del presidente y de su gabinete ministerial.55

52	 El Diario, La Paz, 3 de agosto de 1952, p. 6.
53	 Ibídem.
54	 Pututu, La Paz, 8 de agosto de 1953, pp. 10-11.
55	 Ibídem.



154 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Álbum de la Revolución: 128 años de lucha por la independencia de Bolivia.



155RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

Un recurso simbólico desde el punto de vista propagandís-
tico, de claro contenido político, fue el discurso del ministro de 
Relaciones Exteriores: se dirigió en quechua a los campesinos de 
Cochabamba, los declaró dueños de las tierras que trabajaban, les 
pidió no abusar de la fuerza y les prometió ampliar sus posesiones, 
todo esto luego de la aplicación del decreto. De igual modo, les 
explicó que “las tierras de los latifundios serán, en adelante, para 
los campesinos”.56 Otros funcionarios emplearon distintos recursos 
discursivos también con fines propagandísticos; por ejemplo, el 
prefecto de Cochabamba, Gabriel Arze Quiroga, invocó la me-
moria de los mártires de la Revolución Nacional de 1952: Busch 
y Villarroel; y el ministro de Asuntos Campesinos dijo que la 
Pachamama “no seguirá derramando sus lágrimas por los millares 
de sus hijos esclavizados”.57 

A pesar de que el presidente de la República pidió a los 
campesinos parar la fuerte ola de violencia en la zona del valle,58 
la movilización de los campesinos en la región de Cochabamba 
siguió su curso; de hecho, muchos casos de actos violentos fueron 
registrados por la prensa de la época. Esa situación obligó a la 
cúpula del mnr a tomar medidas; una de ellas fue la visita del vice-
presidente Siles Zuazo y del ministro de Asuntos Campesinos a la 
región cochabambina, donde se llevaron adelante multitudinarios 
actos. En la ciudad de Cochabamba, la comitiva fue recibida por 
las unidades armadas del Bloque Obrero-Campesino del mnr, la 
célula del Lloyd Aéreo Boliviano y otros sindicatos, entre ellos el 
fabril La Metálica, representado por mujeres obreras, el de cos-
tureras y los denominados Motorbol y Taquiña, todos mostrando 
firmemente su lealtad al Gobierno del mnr.

El vicepresidente destacó entonces la importancia de Cocha-
bamba como “baluarte de progreso por el sacrificio y trabajo”,59 y 

56	 Pututu, La Paz, 8 de agosto de 1953, p. 11.
57	 Ibídem.
58	 El Diario, La Paz, “El presidente instó a los campesinos a superar cada vez 

la producción”, 3 de agosto de 1952, p. 7. 
59	 Ibídem.



156 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

reprobó actitudes de vandalismo, negocios ilícitos y “matonaje”, 
refiriéndose a los actos violentos en el campo. También realizó 
otros actos en Arque (departamento de Cochabamba), donde 
se reunió una numerosa concentración de 20.000 personas; ahí, 
tomó revista a las agrupaciones sindicales y campesinas armadas, 
y presidió el desfile de más de 4.000 hombres del Regimiento 
Campesino “Hernán Siles Zuazo” de Arque.60 En una sesión de 
honor de la Alcaldía de Cliza, se le impuso una condecoración por 
sus altos servicios al proceso de revolución nacional.

Tales rituales políticos, una vez más, mostraron la necesidad 
del nuevo Gobierno de reafirmar su compromiso con distintos 
sectores sociales; en este caso los campesinos. Dicho compromiso 
fue conseguido por medio de rituales propios de la revolución: mi-
tines, revistas de los milicianos, desfiles y marchas, que reforzaban 
simbólicamente el vínculo entre el Gobierno y sus bases sociales.

A partir de entonces, el ritual político en la distribución de 
tierras, proceso establecido después de la promulgación de la re-
forma agraria, empezó a tener un papel importante para prevenir 
los actos violentos de ocupación de tierras por los campesinos. 
Fue el caso de distribución de tierras a 62 familias campesinas en 
Achamoco (Cochabamba), de una propiedad que tenía 145 hec-
táreas de extensión. El acto contó con la presencia del prefecto 
del departamento y de los oficiales del Ejército, además de otras 
autoridades. La asistencia de una comitiva numerosa e investida 
de los poderes Judicial y Administrativo otorgó al momento una 
importancia y un gran valor simbólico: para los campesinos, con 
la distribución de tierras, la Revolución Nacional de 1952 cumplía 
y hacía justicia.61 Por otra parte, el discurso del secretario general 
del Sindicato de Achamoco estuvo dirigido a la labor cumplida por 
el mnr, en tanto que el del prefecto del departamento invocó a los 
campesinos a cumplir con el postulado de la revolución. El acto 
concluyó en medio de vítores al jefe de la Revolución Nacional y 

60	 Pututu, La Paz, “Multitudinaria recepción al Dr. Hernán Siles Zuazo”, 12 
de junio de 1954, p. 17.

61	 Carmen Soliz, Campos de revolución…



157RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

presidente de la República, Paz Estenssoro, al vicepresidente del 
país, Siles Zuazo, y a los ministros de Asuntos Campesinos y de 
Minas, Chávez y Lechín Oquendo, respectivamente.62

Otro acto de la misma naturaleza ocurrió en Paracaya (Cocha-
bamba), con la asistencia de Mario Torrez Calleja, líder minero y 
director obrero de la Corporación Minera de Bolivia, del prefecto 
del departamento y de otras autoridades. El ritual político de en-
trega a mineros y a campesinos de las 1.200 hectáreas del fundo 
de Paracaya se desarrolló en presencia de miles de campesinos, 
entre ellos los 1.000 campesinos llegados de Ucureña, uniformados 
y con sus pertrechos de armas y municiones. Todos ellos se con-
centraron frente al cuartel del sindicato de Paracaya, una antigua 
casa de hacienda; los guardias agrarios portaban armas, mientras 
que otros trabajadores del campo saludaban con el simbólico signo 
de la “v” de victoria.

El escenario en Paracaya fue similar al de Ucureña: se constru-
yó una plataforma análoga y el trayecto hasta el cuartel campesino 
fue decorado con gigantescos arcos de flores. El ritual comenzó 
con el himno nacional y continuó con el discurso pronunciado 
por Torrez Calleja, en el que resaltó que la revolución ya había 
cumplido con la promesa de entregar la tierra a quien la trabajara 
y que los campesinos, a partir de ese momento, tenían que cumplir 
trabajando y produciendo para todo el pueblo, “porque solo de 
esta manera triunfaría la Revolución Nacional y la obra del doctor 
Víctor Paz Estenssoro llegará hasta sus últimas consecuencias”.63 
Más adelante, Torrez Calleja pasó al ritual de juramento de los 
trabajadores para asumir su compromiso de defender su tierra, al 
igual que los logros de la revolución. A su vez, en su discurso, el 
prefecto Edgar Núñez Vela instó a los campesinos a defender de 
los traidores la revolución, “con el fusil y con el arado”;64 también 

62	 Pututu, La Paz, “Distribución de tierras en ‘Achamoco’”, 26 de junio de 
1954, p. 13.

63	 Pututu, La Paz, “Paracaya se distribuyó a mineros y campesinos”, 26 de 
junio de 1954, p. 13.

64	 Pututu, La Paz, “Distribución de tierras en ‘Achamoco’”, 26 de junio de 
1954, p. 13.



158 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Álbum de la Revolución: 128 años de lucha por la independencia de Bolivia.



159RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

dijo: “las sólidas columnas de mineros, campesinos y clase media 
irán a destruir a cualquier brote contrarrevolucionario”.65 En res-
puesta, los campesinos y los mineros de Paracaya que resultaron 
beneficiados con esa distribución condecoraron con medallas de 
oro a Paz Estenssoro y a los ministros Lechín Oquendo y Chávez. 
Después de la distribución de lotes, las autoridades realizaron un 
ritual de posicionamiento de tierras por los nuevos propietarios.66

La importancia de los rituales políticos en la tarea de per-
suasión a los campesinos, a fin de asegurar su lealtad al Gobierno 
del mnr, se mantuvo durante otros viajes de las autoridades 
gubernamentales; fue el caso del viaje realizado a Sorata (La Paz) 
por el secretario general de la presidencia, José Antonio Arze 
Murillo, para reunirse con la directiva de los sindicatos agrarios. 
El secretario general tomó posesión y juramento de los jefes del 
Regimiento Campesino “Víctor Paz Estenssoro”, integrado por 
2.000 campesinos armados,67 y los exhortó al orden y al trabajo 
para llevar a cabo la reforma agraria. Los campesinos juraron 
lealtad a Paz Estenssoro y al Gobierno del mnr, prometiendo 
incrementar la producción.68

Esa visita a Sorata formó parte de los actos preparativos para 
la celebración del Día del Indio y del primer aniversario de la 
Reforma Agraria de 1953.69 El Ministerio de Asuntos Campesinos 
había enviado diversas comisiones al campo, con el fin de que los 
campesinos cooperaran a realizar concentraciones, junto con las 
juntas rurales y los sindicatos. En 1954, al estadio de La Paz, para 
la celebración de ese primer aniversario, asistieron más de 60.000 
personas. Ese día, en los desfiles, la participación más importante y 
simbólica fue la de las milicias campesinas, que portaron la wiphala 
como enseña indígena, a la par de la izada bandera boliviana. El 

65	 Ibídem.
66	 Ibídem.
67	 Pututu, La Paz, “El Secretario General de la Presidencia viajó a Sorata”, 3 

de julio de 1954, p. 13.
68	 Pututu, La Paz, “Dignamente se celebrará el ‘Día del indio’, y el primer 

aniversario de la reforma agraria”, 3 de julio de 1954, p. 13.
69	 Carmen Soliz, Campos de revolución…, p. 105.



160 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

uso de la wiphala se repitió durante otros actos políticos a lo largo 
de los gobiernos emenerristas.70 Ese tipo de actos, en los prime-
ros años de mandato del mnr, tuvo un efecto importante para la 
consolidación del campesinado como base de apoyo al proceso. 
En ese contexto: “el genio de Paz Estenssoro consistió en darse 
cuenta de la importancia de esta fuerza absolutamente nueva y 
totalmente conservadora del escenario nacional”.71 

Reapropiación de los espacios alternativos

Ritualidad en los congresos y en las festividades de los obreros 

La victoria de la Revolución Nacional de 1952 fue posible gracias 
a la consolidación de alianzas de los sectores populares con el mnr 
y el nuevo Estado, que se articuló por medio del cogobierno entre 
el mnr y los sindicatos de la Central Obrera Boliviana, lo que re-
presenta una de las peculiaridades del Estado populista en Bolivia:

En el populismo ocurre una combinación singular entre el Estado, 
el partido gubernamental y el sistema sindical. El sistema de poder 
Estado-partido-sindicato se apoya en la alianza de clases, bajo la 
égida directa o mediatizada de la burguesía. Es importante fijar aquí 
la idea de coalición de clases, o fuerzas políticas heterogéneas, que 
caracteriza al pacto populista.72

Ese pacto populista significó para el Gobierno del mnr un 
amplio apoyo al sindicalismo, organizado con la creación de la 
Central Obrera Boliviana el 17 de abril de 1952. La inclusión de 
tres ministros obreros al primer gobierno del mnr fue la máxima 
expresión de esa política de coalición. Además, se impulsó desde 

70	 Vincent Nicolas y Pablo Quisbert, Pachakuti: El retorno de la Nación, Pro-
grama de Investigación Estratégica para Bolivia, La Paz, 2014.

71	 Herbert S. Klein, Orígenes de la revolución nacional boliviana: la crisis de la 
generación del Chaco, Librería Editorial Juventud, 1992, p. 241.

72	 Octavio Ianni, “Populismo y relaciones de clase…”, p. 137.



161RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

el Estado la organización sindical de los campesinos y de los em-
pleados del Gobierno, aplicando el fuero sindical. Los sindicatos 
de las empresas se constituyeron en las federaciones departamen-
tales, que se formaron en las centrales obreras departamentales.73

El Gobierno del mnr aprovechó todas las oportunidades 
para reforzar la imagen de unidad con la clase obrera, sea durante 
los actos más privados, como la inauguración de la primera es-
cuela sindical en América, donde Paz Estenssoro pronunció una 
conferencia en el Teatro Municipal sobre la realidad económica 
de Bolivia,74 o durante los actos con gran poder de convocatoria, 
como el festejo del 1 de Mayo o la primera reunión de la Central 
Obrera Boliviana. Esa primera reunión, que tuvo lugar el 22 de 
julio de 1952, estuvo presidida por Lechín Oquendo, entonces 
secretario general de la Federación Sindical de Trabajadores Mine-
ros de Bolivia, secretario general de la Central Obrera Boliviana y 
ministro de Minas y Petróleo, y por el presidente de la República, 
Paz Estenssoro. En aquella reunión, se produjeron confrontacio-
nes entre dos corrientes dentro del mnr por el carácter de las 
medidas de nacionalización de las minas, reforma agraria y otras 
demandas. Por una parte, Paz Estenssoro dirigía el sector del mnr 
que planteaba realizar cambios sociales e impulsar el desarrollis-
mo nacionalista, e intentaba evitar la radicalización del proceso 
político; en cambio, Lechín Oquendo recalcaba la capacidad del 
proletariado para gobernar. A decir de Luis Antezana Ergueta: 
“el obrero boliviano ha demostrado que el poder estatal puede 
emplearse en beneficio del pueblo y de la liberación económica de 
la patria, sin los cuales no puede existir libertad ni democracia”.75

Entre 1952 y 1954, los representantes del mnr y del Gobier-
no también fueron parte de los congresos sectoriales, como el 
Sexto Congreso Nacional de Maestros, el Congreso de Bancarios, 
el Primer Congreso Nacional de Gráficos, el Tercer Congreso 

73	 Luis Antezana Ergueta, Historia secreta…, p. 2301.
74	 Pututu, La Paz, “La Realidad económica de Bolivia a través de un examen 

científico”, 27 de febrero de 1954, pp. 4-5 y 19-27 [transcripción de la 
conferencia de Paz Estenssoro de fecha 25 de febrero de 1954].

75	 Luis Antezana Ergueta, Historia secreta…, p. 2302.



162 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Extraordinario Ferroviario, el Primer Congreso de Empleados 
Particulares, el Quinto Congreso Nacional de Constructores, el 
Segundo Congreso de Harineros y el Primer Congreso Nacio-
nal de Campesinos, entre otros. Fue así como estuvo vinculado 
simbólicamente “todo el sistema sindical al aparato estatal”,76 
aunque la Central Obrera Boliviana siempre defendió la inde-
pendencia sindical.

Un análisis de la ceremonia de inauguración del Segundo 
Congreso Nacional de Trabajadores Fabriles permite evidenciar 
muchos elementos simbólicos ritualizados y con alto contenido 
propagandístico, cuya finalidad era demostrar la pertenencia de los 
fabriles a la comunidad política creada por el mnr. Así, durante 
el himno nacional, las delegaciones presentes se pusieron de pie 
y saludaron con la “v” de la victoria, visibilizando de ese modo 
su compromiso con el proceso revolucionario. Por medio de los 
discursos de los delegados, como el de Erich Hoffman de Co-
chabamba, se expresó la necesidad de defender la revolución y de 
crear un sólido frente de los sectores revolucionarios. Por su parte, 
Félix Mujica, delegado de Oruro, y Germán Butrón, secretario 
ejecutivo de la Confederación de Fabriles, llamaron a la unidad 
de la clase obrera para defender las conquistas revolucionarias y 
para “que siga ascendente la Gran Revolución Boliviana”.77 El acto 
inaugural estuvo presidido por las autoridades de la Central Obre-
ra Boliviana y contó también con la presencia de las autoridades 
gubernamentales, entre ellas el ministro de Trabajo y Prevención 
Social, Fernando Antezana.

Visto de esa manera, la ceremonia de inauguración mostraba 
una imagen de consenso armónico, favoreciendo con ello una 
visión legitimadora del poder. Según el secretario general de la 
presidencia de la República, presente en el acto, la unidad revo-
lucionaria significaba un bloque entre el Gobierno y los obreros, 
debido a que el Gobierno estaba dirigido por un partido popular 

76	 Octavio Ianni, “Populismo y relaciones de clase…”, p. 144.
77	 Pututu, La Paz, “El ii Congreso Fabril demostró la madurez de la clase 

obrera”, 10 de julio de 1954, p. 9.



163RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

como lo era el mnr. El representante del Gobierno pidió acep-
tar la concepción de liberación de Bolivia propuesta por el mnr 
como “propiamente boliviana […] sin extremismos de la extrema 
izquierda ni de derecha”.78 En tanto símbolo de la adhesión de los 
fabriles a la unión con el mnr, en la primera sesión plenaria de 
ese encuentro de fabriles se expidió un voto resolutivo mediante 
el cual se declaraba Primer Trabajador al presidente de Bolivia, 
Víctor Paz Estenssoro; asimismo, los delegados asistentes conde-
coraron al mandatario con una medalla de oro, “en homenaje a su 
labor revolucionaria”.79

En otro acto de inauguración, el del Primer Congreso de la 
Central Obrera Boliviana, realizado el 31 de octubre de 1954 con 
Paz Estenssoro y Lechín Oquendo a la cabeza, y con la asistencia 
de delegaciones de todo el país, se produjo la máxima expresión 
simbólica de la idea de pacto populista. El objetivo principal de la 
poderosa marcha de casi 100.000 trabajadores por las calles de la 
ciudad La Paz, hasta el estadio del barrio de Miraflores, donde tuvo 
lugar la apertura del Congreso, fue la exhibición más explícita de 
la propuesta de alianza de clases, pero también del poder obrero. 
Los debates de ese Congreso, que se efectuaron en la Cámara 
de Diputados, calificada como “un parlamento obrero”,80 fue 
otro acto simbólico de igual naturaleza, más aún considerando la 
presencia en el evento de cientos de dirigentes sindicales obreros 
y campesinos que habían sido sentenciados por las sublevaciones 
de 1947 en los departamentos de La Paz, Cochabamba y Potosí, y 
amnistiados por el Gobierno del mnr, que estableció un decreto.

La inauguración y la clausura de congresos, seminarios, 
cursos y fiestas profesionales fueron oportunidades para la inter-
vención y la participación de representantes del Gobierno con 
discursos alusivos a la unidad y a la colaboración con el poder. Por 
ejemplo, en la ceremonia de clausura de la Primera Conferencia 

78	 Ibídem, p. 10.
79	 Pututu, La Paz, “Primer Trabajador de la República fue declarado el Dr. 

Víctor Paz Estenssoro”, 10 de julio de 1954, pp. 10-11.
80	 Luis Antezana Ergueta, Historia secreta…p. 2302.



164 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Técnico-Administrativa de Yacimientos Petrolíferos Fiscales 
Bolivianos, el presidente de la República recalcó “la importancia 
fundamental que el gobierno le asigna al desarrollo de la indus-
tria petrolera”.81 Por otra parte, los festejos del 1 de Mayo en los 
primeros años de la revolución tuvieron una fuerza extraordinaria 
similar a la de la fiesta del 9 de Abril por la Revolución Nacional, 
a la fiesta departamental del 16 de Julio en La Paz o a la fiesta 
nacional del 6 de Agosto.

Pacto con los jóvenes: Primera Fiesta Nacional de la Juventud 

Con la intención de formar nuevos cuadros,82 el Gobierno del 
mnr organizó la celebración de la Primera Fiesta Nacional de la 
Juventud, que tuvo lugar en La Paz del 2 al 8 de mayo de 1954, 
con la participación de las delegaciones de los departamentos de 
La Paz, Chuquisaca, Cochabamba, Potosí, Tarija, Oruro, Santa 
Cruz, Beni y Pando, y de las localidades de Ucureña, Warisata 
y Yacuiba.

El Comando Nacional de la Juventud del mnr movilizó a las 
células del partido de toda la República, llegando a La Paz más 
de 1.000 participantes, incluyendo las delegaciones del mnr de 
Oruro y de Cochabamba, junto a sus respectivos distritos juveniles. 
También estuvieron presentes las delegaciones de las unidades 
militares, los sindicatos campesinos y mineros, la Escuela Nacional 
de Policías, los clubes deportivos y los conjuntos orquestales y 
corales, en representación de las distintas regiones de Bolivia. Si 
bien el festejo se inició el 9 de abril, conmemorando el segundo 
aniversario de la Revolución Nacional, el encuentro de los jóvenes 

81	 Pututu, La Paz, “Petrolero. s.e y la Autocrítica”, 8 de agosto de 1953, p. 4.
82	 En septiembre de 1953, se convocó al concurso “Primeros Juegos Florales 

Revolucionarios”, dirigido a estudiantes universitarios, convocándolos a 
presentar trabajos sobre la liberación nacional y a desarrollar los siguien-
tes temas: “a) nacionalización de las Minas; b) Reforma Agraria; c) voto 
Universal; d) Reforma Educacional; e) Organización del nuevo Ejército”. 
Pututu, La Paz, “Juegos Florales Revolucionarios”, 10 de septiembre de 
1953, p. 8.



165RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

movimientistas recién comenzó el 1 de mayo, con el arribo a La 
Paz de todas las delegaciones provinciales.83

Durante la Primera Fiesta Nacional de la Juventud se desa-
rrollaron también los Primeros Juegos Deportivos, las Jornadas 
de Arte y Cultura, y el Programa de Debates sobre los problemas 
nacionales y de la juventud. Las reuniones sociales, la confrater-
nización entre las delegaciones y los homenajes a los héroes de la 
independencia nacional: Bolívar, Sucre, Pedro Domingo Murillo 
y Villarroel, el “primer mártir de la independencia económica de 
Bolivia”,84 lograron afianzar los lazos entre los delegados asistentes 
al encuentro de la juventud boliviana. Las delegaciones estuvieron 
representadas por delegados de los distritos mineros Llallagua-
Catavi y Pulacayo de Potosí, Colquiri de La Paz y Huanuni de 
Oruro. Al respecto se decía: “los jóvenes mineros están compi-
tiendo en el torneo de basquet-ball; la delegación de Colquiri y el 
representante de Huanuni se hallan tomado parte en las jornadas 
de arte y cultura”,85 mediante la presentación de un conjunto 
artístico; la delegación de Colquiri asistió a programas de radio 
dirigidos a sus compañeros de las minas. También asistió a la fiesta 
de la juventud la delegación de Ucureña, que llevó “un conjunto 
musical y dos vocalistas, así como grupos de fútbol, basquet ball 
y bolley ball [sic]”.86

Al día siguiente, 2 de mayo, se desarrollaron rituales propios 
del repertorio político nacional, los cuales ya formaban parte del 
bagaje propagandístico del mnr. Lo central del evento fue el 
desfile, al son marcial de las bandas, encabezado por los miembros 
del Comité Nacional de la Juventud del mnr, seguidos por las 
delegaciones del interior del país, con la delegación de La Paz al 
final. Los jóvenes desfilaron ante el palco oficial, donde estuvo 

83	 Pututu, La Paz, “Las nuevas generaciones nutrirán con su espíritu la gloria 
eterna de Bolivia”, 8 de mayo de 1954, p. 5.

84	 Ibídem.
85	 Pututu, La Paz, “Trabajadores mineros en la Fiesta Nacional de la Juventud”, 

8 de mayo de 1954, p. 6.
86	 Ibídem. El programa general de la Fiesta Nacional de la Juventud fue 

publicado en El Diario, La Paz, 19 de mayo de 1954, p. 6.



166 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

ubicado el presidente de la República, quien al concluir el desfile 
izó la bandera nacional en un mástil colocado para ese fin en el 
estadio deportivo de La Paz. La iza de la bandera estuvo acom-
pañada de los acordes del himno nacional, que fue coreado por 
todos los jóvenes presentes.87

El momento culminante del acto fue la entrada del chasqui 
(estafeta) al campo deportivo, portando una antorcha olímpica 
que inició su recorrido en la localidad de Tiahuanacu (La Paz). 
La antorcha fue entregada al presidente de la República para que 
procediera a encender la pira olímpica. Paz Estenssoro dio una 
vuelta por la pista del estadio, mientras era ovacionado, vitoreado 
y aclamado por los asistentes, que también hacían el signo de la 
“v” de la victoria. Luego del triunfal recorrido, los jefes de las 
delegaciones juveniles felicitaron al presidente y el jefe del Comité 
Nacional de la Juventud del mnr, Mario Guzmán Galarza, pro-
nunció un discurso dirigido a los jóvenes instándolos “a luchar al 
lado del gobierno del mnr sin ningún desmayo hasta completar 
la obra que se ha propuesto la Revolución Nacional”.88 Seguida-
mente se realizó el ritual de jura de las delegaciones juveniles al 
presidente de la República.

Los resultados del encuentro fueron la organización de la 
Confederación Nacional de la Juventud Boliviana y el nombra-
miento de la primera directiva, que quedó presidida por Guzmán 
Galarza. La directiva determinó como tarea principal la creación 
de las Federaciones Departamentales de la Juventud, con base 
en los ya formados Comités Pro-Fiesta. Además, en la Asamblea 
General de aquella Primera Fiesta Nacional de la Juventud, fue 
aprobada la Declaración de la Juventud Boliviana, con el propósito 
de demostrar públicamente la fe de los jóvenes movimientistas 
en el proceso revolucionario y su apoyo al Gobierno. Dicho 
apoyo fue manifestado por todas las delegaciones presentes y por 
aquella Confederación, la cual se formó durante la fiesta, donde 

87	 Pututu, La Paz, “Fiesta inolvidable”, 8 de mayo de 1954, p. 23.
88	 Pututu, La Paz, “La primera fiesta de la juventud boliviana”, 8 de mayo de 

1954, p. 7.



167RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

los presidentes de las delegaciones y los miembros de ese ente 
orgánico firmaron la Declaración de la Juventud, cuyo contenido 
textual es el siguiente:89

Declaración de la Juventud Boliviana

Considerando:

Que la Revolución del 9 de abril de 1952, rompió con este estado 
de cosas dando el primer paso hacia la conquista de los legítimos 
derechos del pueblo; Revolución en la cual la juventud boliviana 
tomó parte activa junto a los obreros, campesinos y gente de la clase 
media revolucionaria; que tanta sangre derramada en esas heroicas 
jornadas reclama un pronunciamiento de la Juventud por ser esta 
una de las fuerzas que reacciona ante la injusticia y ante todo hecho 
oprobioso con rebeldía y dignidad.

Considerando:

Que la ejecución y defensa de los principios anotados son solamente 
posibles bajo una total movilización de todas sus bases juveniles 
obreras, campesinas y estudiantes…

Resuelve:

1.	 Declarar públicamente que la juventud boliviana reafirma su fe 
inquebrantable en los principios que sustenta la Revolución Na-
cional, porque esta significa la total independencia económica y 
la superación de las condiciones semi-feudales y semi-coloniales.

2.	 Declarar que la juventud boliviana apoya incondicionalmente 
las grandes conquistas fundamentalmente adoptadas por el 
Gobierno del pueblo boliviano, tales como la nacionalización 
de las minas, la reforma agraria, el voto universal, la reforma 
educativa, la diversificación económica y todas las medidas so-
ciales dictadas en provecho de las grandes mayorías nacionales.

3.	 Declarar que la juventud boliviana prestará su apoyo a todas las 
juventudes de los países dependientes y semi-coloniales, que

89	 Pututu, La Paz, “Declaración de la Juventud”, 13 de mayo de 1954, p. 8.



168 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

	 lucharon por la independencia de sus pueblos, reafirmando que 
la pacífica convivencia de estos, es el único medio eficaz para el 
desarrollo de toda actividad social, económica y aún cultural.

4.	 Declarar la movilización general de la juventud boliviana, a 
partir de la fecha, en defensa de los principios que sostiene la 
Revolución Boliviana, porque solamente la unidad de los jóvenes 
en torno a los principios revolucionarios constituye una sólida 
barrera frente a todo intento reaccionario que se oponga al 
destino histórico del pueblo boliviano

5.	 Declarar que la juventud boliviana se mantendrá alerta y se 
constituye en celosa defensora de los intereses morales de la 
Revolución Nacional, manteniendo estricta vigilancia de la 
moral revolucionaria de todos los bolivianos que tienen en su 
poder el manejo de la riqueza del país, debiendo iniciarse una 
campaña depuradora contra todos los traficantes internos y 
externos que viven a costa del pueblo boliviano.

Es dado en la Asamblea General de la Juventud Boliviana a los 6 
días del mes de mayo de 1954.

Los ideólogos oficialistas interpretaron la publicación de 
la Declaración de la Juventud Boliviana como “la unidad de la 
juventud en torno a una causa […] la independencia económica 
de Bolivia” y “el triunfo completo de la Revolución Nacional”, 
en tanto prueba de que “la juventud boliviana ha demostrado 
incontrovertiblemente su apoyo sin condiciones al gobierno de 
Paz Estenssoro”, incluso como la seguridad absoluta de que “los 
postulados de la Revolución Nacional serán cumplidos hasta su 
última consecuencia”.90

Por otro lado, se interpretó la Fiesta Nacional de la Juventud 
como evidencia de la alianza de clases, debido a que:

[…] por primera vez en Bolivia se ha visto concurrir a una fiesta de 
esta categoría a representantes venidos de todos los rincones del país, 

90	 Ibídem.



169RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

a elementos auténticos del campo (hombres y mujeres vestidos con 
sus trajes típicos), al lado de universitarios y obreros.91

La política del Gobierno del mnr estuvo dirigida a la juventud 
y a la niñez mediante la llamada “pedagogía de la revolución”, que 
incluía “la revisión de programas y textos al objeto de conseguir 
un cambio adecuado y acorde con la dinámica de la revolución 
nacional […] como una base esencial para mantener, consolidar y 
ampliar las conquistas revolucionarias que se ha alcanzado”.92 En 
1953, fue creada una comisión para implementar en los siguientes 
años una reforma de la educación, con énfasis especial en la edu-
cación cívica, que comprendería el culto a los héroes nacionales y 
el estudio de la historia patria y de la historia de la Revolución de 
1952 como parte de la historia del pueblo boliviano.93 Se elaboró 
para ello un plan de instrucción cívica y moral ciudadana, a fin 
de “superar nuestras masas populares y encauzar la marcha de la 
revolución dentro del sentido ideológico”.94

Aquel plan también establecía una mayor participación de la 
población escolar en los desfiles de las fiestas departamentales y 
en los festejos del 6 de Agosto y del 23 de Marzo, al igual que el 
“juramento de fe y lucha revolucionaria al partido del mnr” por 
parte de los maestros.95 Además, a partir de la segunda mitad de 
la década de 1950, el Gobierno del mnr declaró feriados por el 
Día del Niño (1956) y por el Día de la Mujer Boliviana (1957), 
apostando así por las nuevas generaciones y ampliando su base 
social. Lo hizo partiendo de una experiencia previa, durante el 

91	 Ibídem.
92	 Pututu, La Paz, “La Revolución Nacional en el Magisterio”, 15 de diciem-

bre de 1953, pp. 6-7. Véanse las directrices impartidas por el ministro de 
Educación, Federico Álvarez Plata, en esa edición del semanario nacional.

93	 Sobre la elaboración de la historia de Bolivia, véase Silvia Rivera Cusicanqui, 
“El mito de la pertenencia de Bolivia…”, p. 72-73.

94	 Pututu, La Paz, “La Revolución Nacional en el Magisterio”, 15 de diciembre 
de 1953, p. 7.

95	 Véase la foto del grupo de maestras de primaria que prestaron el juramento 
en Pututu, La Paz, 4 de febrero de 1954, p. 3.



170 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

mandato de Villarroel, cuando se estableció la festividad del Día 
de la Madre.96

Escenario ritualizado del iii Congreso Indigenista
Interamericano97

El iii Congreso Indigenista Interamericano tuvo lugar en La Paz 
del 2 al 12 de agosto de 1953:

[…] pero se inició el 18 de julio con un Festival de música y danzas 
nativas con participación de 84 conjuntos indígenas, organizado 
por la H. Municipalidad de La Paz, en homenaje al iii Congreso 
Indigenista Interamericano y al 145° aniversario de la Revolución 
del 16 de julio de 1809.98

El acto de inauguración fue realizado en el estadio de La Paz, 
donde asistieron más de 10.000 indígenas de todos los lugares de 
Bolivia, entre los más de 30.000 espectadores. Paz Estenssoro, 
Chávez Ortiz y el embajador de México tuvieron a su cargo los 
discursos oficiales. En el evento fueron acreditados delegados de 
doce países: Argentina, Bolivia, Brasil, Colombia, Cuba, Chile, 
Ecuador, El Salvador, Estados Unidos, Haití, India, México, 
Panamá, Paraguay, Perú, Uruguay y Venezuela.99 Las más altas 

96	 Laura Gotkowitz, La revolución antes de la Revolución. Luchas indígenas por 
tierra y justicia en Bolivia 1880-1952, Fundación para la Investigación Es-
tratégica en Bolivia/Plural editores, 2011, p. 246.

97	 El i Congreso Indigenista Interamericano tuvo lugar en Pátzcuaro (México), 
en abril de 1940, y el ii Congreso Indigenista Interamericano se llevó a 
cabo en Cusco (Perú), en julio de 1949.

98	 Luis Oporto Ordóñez, “Una histórica edición de la gaceta campesina 
Órgano oficial del Ministerio de Asuntos Campesinos”, Fuentes [en línea], 
vol. 11, n.° 49 (2917), pp. 80-84.

99	 “Se sumaron delegados de la Organización de los Estados Americanos, 
Organización de las Naciones Unidas, Instituto Indigenista Interamericano, 
unesco, Oficina Internacional del Trabajo, Museo del Hombre de París, 
Universidad de Buenos Aires, Universidad Eva Perón, Universidad del 
Cusco, Instituto Lingüístico de Verano de la Universidad de Oklahoma, Se-
minario Americanista de la Universidad de Madrid, Instituto Demogenético 



171RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

autoridades gubernamentales y del mnr tuvieron un papel ritual 
protagónico: el presidente Paz Estenssoro izó la bandera nacional, 
en tanto que el vicepresidente Siles Zuazo fue nombrado presi-
dente de ese encuentro;100 asimismo, el Gobierno nacional fue 
el principal financiador del evento, “con un presupuesto de 24 
millones de bolivianos”.101 En el Congreso, fueron aprobadas 33 
resoluciones, además del documento más importante: la resolu-
ción sobre los derechos esenciales de las poblaciones indígenas de 
América, denominada Declaración de los Derechos del Indígena 
Americano, que incluía lo siguiente:

1.	 El derecho vital a la tierra y a la libertad.
2.	 El derecho al voto universal, para participar directamente en la 

constitución de los poderes del Estado.
3.	 El derecho al trato igualitario, condenándose todo concepto y 

práctica de discriminación racial.
4.	 El derecho a la organización comunitaria, sindical y cooperativa.
5.	 El derecho al trabajo apropiadamente remunerado y la protec-

ción de las leyes sociales.
6.	 El derecho al beneficio de los servicios públicos, en proporción 

a la densidad demográfica, las contribuciones económicas y las 
necesidades de las poblaciones indígenas.

7.	 El derecho al respeto de sus culturas tradicionales e incorpora-
ción en estas de la técnica moderna.

8.	 El derecho a la educación integral.102

El evento congresal estuvo cargado de mucha simbología, 
como por ejemplo: la presencia de los indígenas, con sus trajes 

de Argentina e Instituto Panamericano de Geografía e Historia”. Véase 
Luis Oporto Ordóñez, “Una histórica edición…”.

100	  Pututu, La Paz, “Congreso indigenista cumple una alta función en Beneficio 
de las Masa campesinas”, 13 agosto de 1954, p. 16. En la misma página, se 
puede apreciar un foto apoyada con textos que dicen: “El Primer Manda-
tario izando la Bandera nacional en la inauguración del Congreso. Apoyo 
de masas al gobierno de la Revolución Nacional. Concentración de obreros 
y campesinos en el estadio”.

101	 Luis Oporto Ordóñez, “Una histórica edición…”.
102	  Pututu, La Paz, “Congreso indigenista cumple una alta función en beneficio 

de las masas campesinas”, 13 agosto de 1954, p. 16.



172 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Álbum de la Revolución (Textos originales)

El Jefe encabeza el desfile.

El pueblo le testimonia su hondo afecto.



173RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

típicos, portando la bandera nacional “con la firmeza de quienes la 
sienten, realmente suya”;103 el desfile de niños llevando fotografías 
de Paz Estenssoro; y los acordes de la música nativa que, según 
la prensa oficialista, “tradicionalmente conocida por su tristeza, 
reflejo de la explotación gamonal, tiene ahora, con la Reforma 
Agraria, nuevos acentos de esperanza y fe en la construcción de 
la nueva patria”.104

En ese iii Congreso estuvo presente Francisco Chipana Ramos 
(presidente del Congreso Indigenal Boliviano en 1945),105 junto a 
los también dirigentes campesinos Antonio Álvarez Mamani106 y 
Santos Ayreyo, que hicieron uso de la palabra en aymara, quechua 
y guaraní.107 Chipana Ramos y Álvarez Mamani también posaron 
en una foto con el embajador de Haití y con el representante 
de India. Por su parte, Álvarez Mamani, que simbólicamente 
representaba ante el Congreso la voz de los indígenas de Oruro, 
Cochabamba, Potosí y Chuquisaca, en la entrevista que le hiciera 
el semanario Pututu se refirió a la esperanza de los campesinos, que 
“podemos tener en el próximo parlamento un bloque indio autén-
ticamente agrario, bajo la norma de una política eminentemente 

103	 Ibídem.
104	 Ibídem.
105	 Francisco Chipana Ramos, excombatiente de la guerra de Chaco, tenía 

contacto con el presidente Busch: “Cuando Villarroel subió al poder, 
Chipana Ramos colaboró estrechamente con el mnr, cuando este partido 
empezó establecer una red de contactos de apoyo en el campo […] a los 
ojos del gobierno, él no sólo era socialmente apropiado sino políticamente 
confiable”. Véase Laura Gotkowitz, La revolución antes de la Revolución…, 
pp. 286-287. En el Congreso Indigenista fueron aprobadas importantes 
reformas, entre ellas la abolición del pongueaje o servidumbre indígena.

106	 Sobre Álvarez Mamani, véanse José Blanco, Antonio Álvarez Mamani: historia 
de un dirigente campesino, s. e., La Paz, 1969; Claudia Ranaboldo, El camino 
perdido: Biografía del dirigente campesino kallawaya Antonio Álvarez Mamani, 
Servicios Múltiples de Tecnologías Apropiadas, La Paz, 1987; y César E. 
Peón, Historia y mito en la conciencia de un líder campesino boliviano: Antonio 
Álvarez Mamani relata su vida, Cuadernos de investigación, Instituto de 
Estudios Histórico Sociales, La Paz, 1995.

107	 Pututu, La Paz, “Congreso indigenista cumple una alta función en beneficio 
de las masas campesinas”, 13 agosto de 1954, p. 16.



174 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

nacionalista”.108 El apoyo al mnr se manifestó también con la 
resolución presentada por la delegación de Colombia, que arrancó 
un voto de aplauso al presidente Paz Estenssoro y al vicepresidente 
Siles Zuazo.

Rituales revolucionarios

Juramentos al nuevo Gobierno

En un contexto de constantes presiones al interior del mnr entre 
su ala derecha y su ala izquierda, y ante el “peligro” de acciones por 
parte de las fuerzas de la rosca minero feudal derrocada y de los 
partidos de la oposición, el pacto populista necesitaba constantes 
demostraciones de lealtad, además de visibilización ante la sociedad 
en su conjunto. En los primeros años de la revolución, el nuevo 
Gobierno populista realizó varios actos públicos de juramento 
para afirmar la popularidad del partido y tanto la adhesión como 
la fidelidad de distintos sectores y grupos sociales con el partido 
y con la causa revolucionaria. El objetivo fundamental de tales 
rituales políticos era la exteriorización de lealtades por medio 
de varios procedimientos rituales. Esos actos contaban con una 
variedad de escenarios para demostrar el apoyo simbólico que el 
gobierno populista tanto necesitaba. El primer escenario, más 
privado, fue el Palacio de Gobierno, donde el presidente de la 
República aprovechó para pronunciar un discurso de alto con-
tendido propagandístico.

Siendo el mnr un partido social-revolucionario y “espina 
dorsal del proceso”,109 necesitaba un amplio apoyo de diversos 
sectores de la población, entre ellos los obreros urbanos, los mi-
neros, el campesinado, la élite de revolucionarios profesionales, los 
militares y los policías. Juan Ramón Quintana sugiere que a partir 
de 1952 el Estado fundó “un nuevo patrón de relacionamiento 

108	 Ibídem.
109	 Torcuato Di Tella, “Populismo y reformismo”, p. 47.



175RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

civil-militar”110 e impulsó a tener militancia política en el Ejército 
y en la Policía. A pesar de las diferentes posiciones acerca del rol y 
del futuro del Ejército por parte de la Central Obrera Boliviana y 
de los movimientistas conservadores, durante los primeros meses 
de 1953 se decidió reorganizar la entidad castrense, depurándola 
de los cuadros leales al régimen derrocado. Uno de los pasos im-
portantes en esa dirección fue la adscripción del Ejército al partido, 
después de una purga institucional de la entidad castrense y del 
cierre del Colegio Militar. Al respecto:

El mayor impacto residió en su cambio de nombre. Se convino en 
llamar Ejército de la Revolución Nacional y a partir de esto el saludo 
y el juramento tradicional de lealtad a la patria, se trastoca por el de 
identidad [y] compromiso con la revolución.111 

Desde su llegada al poder, el Gobierno del mnr realizó actos 
de juramento por parte de los militares. En 1952, en la base aérea de 
Cochabamba, donde Paz Estenssoro aterrizó para ir al acto del 2 de 
agosto en Ucureña, las fuerzas del Ejército y las milicias armadas le 
tributaron honores y él tomó juramento a 80 militares, que a su vez 
ingresaron al movimiento nacionalista.112 En julio de 1953, se tomó 
juramento a los 135 jefes y oficiales del Ejército que ingresaron al 
mnr y también pasaron a formar las Células Militares del partido 
en La Paz; sus nombres fueron publicados en el medio Pututu para 
dar al hecho mayor visibilidad. En su discurso, el presidente Paz 
Estenssoro calificó la adhesión de los militares profesionales al mnr 
como el “instrumento de la política de un gobierno, cuando esa po-
lítica se orienta a satisfacer las necesidades de las grandes mayorías 
y cumple, en suma, una función de eminente servicio nacional, tal 
como lo hace actualmente el mnr en Bolivia”.113 Posiblemente 
aquellos actos se multiplicaron en el resto de los distritos del país.

110	 Juan Ramón Quintana, “El 9 de abril: su impacto institucional en la segu-
ridad interna y el orden público”, Revista Historias, 6 (2003), p. 106.

111	 Ibídem, p. 111.
112	 El Diario, La Paz, 3 de agosto de 1952.
113	 Pututu, La Paz, “Cedulas militares del mnr”, 8 de agosto de 1953, p. 5.



176 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

El 2 agosto de 1953, el presidente de la República aprovechó su 
estancia en Cochabamba, antes de dirigirse al acto en Ucureña, para 
pasar revista a las Fuerzas Armadas y tomar juramento a los militares 
de la guarnición local.114 Ese mes también se produjo el juramento 
de los cadetes de la Escuela Nacional de Policías que “batieron 
bravamente en las jornadas del 9 de abril al 11 de abril de 1952”.115 
Asimismo, el 8 de agosto de 1953, juraron “lealtad al partido” los 
policías del Cuerpo Nacional de Carabineros de Bolivia, quienes 
también fueron parte de los acontecimientos de la Revolución Na-
cional de 1952. Luego del juramento, los carabineros procedieron 
a la firma del libro de ingreso al partido y a saludar a Paz Estens-
soro con la instituida “v” del mnr; sus nombres también fueron 
registrados en el semanario Pututu.116 Tanto los militares como los 
carabineros que juraron y firmaron las actas fueron luego recibidos 
en el Palacio de Gobierno por el presidente Paz Estenssoro.117

Días después, el 14 de agosto de 1953, salió una nueva orden 
general de ascensos para los militares, en la que “primó un criterio 
[…] de selección revolucionaria”.118 Ese ritual político se reforzó 
el año siguiente durante la conmemoración del aniversario del 
cuerpo policial, acto que contó con la presencia del presidente y del 
vicepresidente de la República, y de sus ministros de Gobierno y 
de Relaciones Exteriores. En su discurso, Paz Estenssoro recalcó el 
papel de los carabineros “como fuerza armada del pueblo”119 y puso 
énfasis en que sus armas eran útiles para la defensa de la revolución 
iniciada. Acto seguido, la institución policial fue condecorada con el 
Cóndor de los Andes, en reconocimiento de su lucha junto al pueblo 
durante la Revolución de abril de 1952, hecho histórico que selló 
“para siempre su identidad absoluta con el pueblo […] el completo 

114	 Pututu, La Paz, “Juramento militar”, 8 de agosto de 1953, p. 9.
115	 Pututu, La Paz, “Carabineros”, 8 de agosto de 1953, p. 5.
116	 Pututu, La Paz, “Carabineros ingresan al mnr” y foto del “Juramento de 

carabineros”, 22 de agosto de 1953, p. 5.
117	 Pututu, La Paz, “Ejército. Recepción a las Fuerzas Armadas”, 22 de agosto 

de 1953, p. 11.
118	 Pututu, La Paz, “Orden General”, 22 de agosto de 1953.
119	 Ibídem, p. 11.



177RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

despliegue de sus espíritus de sacrificio, disciplina y sus mayores 
energías para servir a Bolivia y a la Revolución Nacional”.120 La 
ceremonia de condecoración concluyó con una misa de campaña, 
seguida del desfile por la avenida Mariscal Santa Cruz, en La Paz. 
Para la celebración del Día del Excombatiente de la Guerra del 
Chaco el 14 de junio de 1954, un gran desfile fue apoyado por el 
gobierno.121 En el mensaje del jefe del Estado Mayor Central del 
Ejército a los conscriptos de la categoría de 1953 se insistía en que 
debían jurar por la patria y por el proceso revolucionario nacional, 
“pues es el compromiso que vosotros los soldados de honor, edu-
cados en una nueva mentalidad tenéis que contraer con la patria y 
con el pueblo del cual sois parte integrante”.122

En el afán de ampliar su base política, el mnr buscó la manera 
de incorporar a la clase media, teniendo en cuenta aspectos como 
su admisión e ingreso al partido. El 25 de septiembre de 1953, 
dieciséis ciudadanos prestaron juramento de lealtad al mnr, al 
que, según la prensa oficial, “ingresaron espontáneamente, por 
imperativo de sus convicciones ideológicas, absolutamente con-
cordantes con el programa del Partido”.123 En la oportunidad, el 
presidente de la República aprovechó para ensalzar al mnr como 
el “partido popular más poderoso que jamás ha existido en nuestra 
historia”.124 Según se puede deducir de ese discurso, se trataba de 
un grupo de intelectuales de los que se esperaba el apoyo para la 
elaboración de la doctrina antiimperialista y antifeudal, siendo 
algunos simpatizantes del mnr desde hace tiempo, en tanto que 
otros eran anteriores opositores al partido, que “se han dado cuenta 
honestamente de que estaban equivocados […] demostraron tener 
una profunda sensibilidad revolucionaria”.125

120	 Pututu, La Paz, “Solemne celebración del día de Carabinero”, 26 de junio 
de 1954, p. 14.

121	 Pututu, La Paz, “Alcanzó brillo la celebración del ‘Día del excombatiente’”, 
19 de junio de 1954, p. 13.

122	 Juan Ramón Quintana, “El 9 de abril: su impacto…”.
123	 Pututu, La Paz, “Incorporados al mnr”, 10 de octubre de 1953, p. 4.
124	 Ibídem.
125	 Ibídem.



178 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Los juramentos de adhesión al mnr también se realizaron en 
actos durante las visitas de los líderes del partido a las organizaciones 
sociales o a las instituciones policiales o militares. Así ocurrió en el 
encuentro de Paz Estenssoro en La Paz con los obreros ferroviarios, 
cuando tomó juramento al comando zonal “Estación”,126 o durante 
la visita del vicepresidente Siles Zuazo a la localidad paceña de 
Huaqui, donde juraron los oficiales del Regimiento “Castrillo”.127 
En las provincias, esos rituales eran públicos. En Tupiza (Potosí), 
en septiembre de 1953, los oficiales y los jefes de la Guarnición 
Región Militar N° 7 prestaron su juramento de lealtad y se inscri-
bieron en las filas del partido en un ritual presidido por el jefe de 
esa Guarnición, coronel Ricardo Rodríguez Pradel.128 

En cuanto a los actos para la organización de las milicias cam-
pesinas, estos se llevaron a cabo con grandes concentraciones de los 
miembros de los sindicatos agrarios. En julio de 1954, la Central 
Campesina de Huaricana (La Paz), que contaba con nueve sindi-
catos campesinos (Rosario Peñol, Milocato, Tahuapalca, Hanco 
Suni, Cachira, Calumarca, Huaranca, Granja y Tirata), organizó 
un relevante acto con motivo de la fundación del Regimiento 
Campesino “Vicente Álvarez Plata”. El programa comenzó con el 
himno nacional, “que fue coreado por la unidad militar campesina, 
alcanzado su momento culminante cuando fue izada la tricolor”;129 
asimismo, para demostrar su devoción a la revolución, dieron 

126	 Pututu, La Paz, 7 de noviembre de 1953, p. 6. Texto al pie de una foto en esa 
página: “el Presidente toma juramento del comando zonal de la ‘Estación’, 
todos son ferroviarios y le entregan un pergamino por su decidida labor en 
bien de los trabajadores”.

127	 Pututu, La Paz, 10 de septiembre de 1953, p. 8. Textos al pie de fotos en 
esa página: “El vice-presidente en Guaqui […] con ocasión de su reciente 
visita, tomó juramento a la oficialidad del Reg. ‘Castrillo’ que se incorporó al 
mnr”; y “Ejército de Revolución Nacional […] con motivo del aniversario 
del Regimiento ‘Castrillo’, el vicepresidente de la República pasa revista a 
esta unidad”.

128	 Pututu, La Paz, “Más militares ingresan al mnr”, 10 de septiembre de 1953, 
p. 11.

129	 Pututu, La Paz, “Regimiento campesino ‘Vicente Álvarez Plata’”, 10 de 
julio de 1954, p. 19.



179RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

“vivas al Movimiento Nacionalista Revolucionario y a su líder el 
doctor Víctor Paz Estenssoro”.130

El análisis de esos rituales políticos da cuenta de que fueron 
instrumentalizados para llevar adelante el control político y social. 
En muchos casos, la información sobre la adhesión al mns era 
acompañada de listas con nombres y apellidos, incluidos los de los 
asistentes; además, después de la toma del juramento de lealtad al 
partido, los novatos debían firmar públicamente el libro de ingreso 
a la organización. Esos actos, que por cierto seguían una nueva 
ritualidad “revolucionaria”, no lograron reemplazar los rituales tra-
dicionales del antiguo estilo empleado durante mandatos pasados. 
Aquellos anteriores ritos sacralizados, en los que se practicaba el 
juramento a la cruz y el gesto de santiguarse, que venían desde la 
Colonia, se mantuvieron en la época republicana. Sin embargo, 
a la vieja fórmula ritual se incluyó el juramento nombrando a los 
nuevos héroes y mártires de la revolución: Busch y Villarroel, con 
la promesa de “servir fielmente los postulados de la Revolución 
y defender las conquistas populares logradas por el gobierno del 
mnr”.131 En ese ritual también se incorporó un nuevo matiz: el ju-
ramento era reforzado con la “v” de la victoria, un gesto simbólico 
muy propio del mnr, simbolizando con ello la fidelidad al partido 
y dando valor y fuerza a la palabra, lo que simbólicamente permitía 
entrar en contacto espiritual con el partido y con su máximo líder. 
El protocolo, si bien era menos riguroso, no por ello era menos 
elaborado; en todo caso, los nuevos miembros “tuvieron frases 
espontáneas de emocionada adhesión a la patriótica causa”.132

Ritos de institución 

El concepto “ritos de institución”, planteado por Pierre Bourdieu, 
está referido a investiduras, consagraciones, nombramientos y 

130	 Ibídem.
131	 Pututu, La Paz, 22 de agosto de 1953, p. 11. La foto publicada en la parte 

inferior de esa página muestra el juramento de los oficiales de Oruro al 
mnr.

132	 Ibídem.



180 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

concesiones de honores, que también fueron parte importante de 
los rituales políticos del populismo en la Bolivia republicana. Según 
Bourdieu, los rituales de institución son aquellos que tienden a 
producir separaciones y anexiones dentro del cuerpo social, y son 
un acto simbólico de eficacia social debido a que constituyen un 
acto de comunicación.133

En Bolivia, en los actos de posesión de la dirigencia de los 
comandos del mnr, los ritos de institución permitieron demostrar 
la pertenencia al partido de las personas que tomaban parte en tales 
actos. La posesión del Comando Departamental de La Paz fue 
un pomposo rito de institución realizado en el Teatro Municipal 
de La Paz, ante la presencia del presidente Paz Estenssoro, del 
vicepresidente Siles Zuazo, del ministro de Gobierno Guillermo 
Fortún, de los miembros del Comité Político Nacional, de los 
comandos zonales y de las bases sociales. El propósito de un 
acto de tal magnificencia fue demostrar la fuerza y la unidad del 
partido, dado que era el que investía de honor y de poder a los 
dirigentes.134 El momento central del acto fue el juramento de los 
nuevos miembros, precedido del himno nacional; siguieron luego 
los juramentos de los altos dignatarios del partido, posesionados 
por el presidente de la República. Actos similares tuvieron lugar 
en en el departamento de Beni y en las localidades Pulacayo (de-
partamento de Potosí) y Camiri (departamento de Santa Cruz).135

No es que el pueblo tuviera acceso al palacio presidencial por 
primera vez en la historia desde la toma del poder por el mnr, 
sino que a partir de entonces hubo mayor propaganda política de 

133	 Pierre Bourdieu, “Los ritos como actos de institución”, en Julian Pitt-Rivers 
y John George Peristiany (eds.), Honor y gracia, Alianza Universidad, Ma-
drid, 1993, 117-119.

134	 Pututu, La Paz, “La posesión del comando Departamental de La Paz”, 4 
de febrero de 1954, p. 6.

135	 Pututu, La Paz, “Nuevo comando departamental de Potosí”, “Comando del 
Movimiento Nacionalista Revolucionario en el Beni”, “Los excombatientes 
apoyan moral y materialmente al gobierno del Dr. Víctor Paz Estenssoro”, 
“Elecciones del mnr en Camiri” y “Plan de diversificación del comando 
del mnr de Pulacayo”, 4 de febrero de 1954, pp. 7-8.



181RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

ese hecho, lo que incluía la toma de numerosas fotografías para 
registrar la recepción de personas de diferentes estratos sociales 
en el Palacio de Gobierno. Muchas de esas fotografías fueron 
incluso publicadas en la prensa oficialista, como aquella en la que 
Paz Estenssoro aparece junto a los líderes indígenas, a la que se le 
da el siguiente título: “El presidente Paz Estenssoro es revestido 
de los símbolos indígenas; el poncho y el llucho, forma en que las 
mayorías campesinas quieren mostrarle que le aceptan como a su 
Jefe”.136 Los actos de recepción de numerosas delegaciones del 
exterior del país también aparecían entre las noticias importantes 
de esos medios, mostrando que el propio pueblo consagraba e 
investía de honores a los líderes populistas.

Por un lado, el mensaje transmitido mediante los ritos de 
institución mostraba el reconocimiento del líder populista por el 
pueblo; por el otro, expresaba el mandato del pueblo. La prensa 
oficialista, en tal contexto, lo corroboró con reportes sobre las 
multitudinarias visitas de los representantes de los movimientos 
sociales. En los primeros años de gobierno del mnr, los dirigentes 
de la Central Obrera Boliviana visitaron varias veces al presidente 
de la República para “efectuar un cambio de ideas sobre la marcha 
de la revolución nacional”.137 Asimismo, durante la visita de los di-
rigentes sindicales en septiembre de 1953, la máxima organización 
obrera del país ratificó “un pleno apoyo al presidente y Jefe del 
Movimiento Nacionalista Revolucionario”, y solicitó una mayor 
participación obrera en su gabinete.138

Los militares, como uno de los sectores más importantes del 
nuevo Gobierno, también tuvieron un trato preferencial en el pa-
lacio presidencial. La delegación de Vanguardia Armada de Tupiza 
“Víctor Paz Estenssoro” fue recibida en el Salón Rojo del Palacio 
de Gobierno por el presidente de la República, que participó en 
el acto de bendición del estandarte de esa organización en calidad 

136	 Ibídem, pp. 14-15.
137	 Pututu, La Paz, 20 de agosto de 1953, p. 4. Texto al pie de una foto en esa 

página: “La cob en el Palacio”.
138	 Pututu, La Paz, “Apoyo de la cob al Jefe del Estado”, 10 de septiembre de 

1953, p. 2.



182 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

de padrino.139 La delegación de la célula Carabineros “Víctor 
Paz Estenssoro” de la policía minera de Pulacayo, en ocasión del 
homenaje al Día del Policía y del Carabinero, impuso al primer 
mandatario una medalla de oro cuya leyenda decía: “Al compañero 
Víctor Paz Estenssoro, honor al mérito”.140

La parte importante de esos ritos de institución fueron las 
condecoraciones realizadas por las delegaciones del interior del 
país. Por ejemplo, inmediatamente después de la promulgación del 
Decreto Supremo de Reforma Agraria, numerosas delegaciones 
de campesinos de todos los rincones de la República acudieron a 
Palacio de Gobierno para participar en los actos cívicos que sir-
vieron, por un lado, para jurar lealtad al Gobierno y, por el otro, 
para comprometer al Gobierno a seguir con los pasos de dicha 
reforma. Esa costumbre se estableció desde el célebre acto del 2 
de agosto de 1953, cuando los campesinos entregaron regalos al 
presidente. Al mes siguiente, el sindicato agrario de la provincia 
Omasuyos (La Paz) impuso a Paz Estenssoro una medalla de oro 
“en reconocimiento de la gran obra realizada por el Gobierno de 
la Revolución Nacional a favor de las grandes mayorías”.141 El 
dirigente sindical Felipe Flores, que presidía la delegación en el 
Palacio de Gobierno, “expresó el agradecimiento profundo de los 
campesinos de Bolivia al Jefe de la Revolución” y el compromiso de 
incrementar la producción de alimentos, “a fin de consolidar esta 
conquista social que significa la liberación de más de dos millones 
de trabajadores agrarios”;142 también aseguró el apoyo de su sin-
dicato al Gobierno: “estamos también organizados militarmente, 

139	 Pututu, La Paz, 10 de septiembre de 1953, p. 3. Texto al pie de una foto 
en esa página: “Adhesión y gratitud […] la Reforma Agraria libertó a dos 
millones de campesinos y ellos –destacados desde Omasuyos– exteriorizan 
su gratitud imponiendo a s.e una medalla de oro”.

140	 Pututu, La Paz, “Mineros y campesinos con el Primer Mandatario”, 3 de 
julio de 1954, p. 12. Texto al pie de una foto en esa página: “El primer 
mandatario rodeado de las delegaciones, en el hall de Palacio”.

141	 Pututu, La Paz, “Condecoración campesina a s.e”, 10 de octubre de 1953, 
p. 2.

142	 Ibídem.



183RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

pues juramos defender al gobierno de la revolución con sacrifico 
de nuestras propias vidas y en cualquier instante”.143

Del mismo modo, una delegación de campesinos de Achocalla 
(La Paz), dirigida por el cacique Santos Cornejo, visitó al presi-
dente Paz Estenssoro para colocarle una medalla de oro y hacerle 
entrega de un pergamino. A su vez, Ismael Cadima, que lideraba 
la delegación del sindicato agrario de Arani (Cochabamba), con-
decoró al presidente de la República con una medalla de oro como 
“expresión de reconocimiento y adhesión a la labor eminentemente 
revolucionaria”;144 el vicepresidente del país también fue conde-
corado ese día. Otra delegación, integrada por veinticinco campe-
sinos de Belén y Petuta Sullcata y de Chayanta (Potosí), entregó 
a “su compañero jefe” una medalla de oro en “honor al mérito” 
como “Prueba de adhesión incondicional”, la cual fue recibida en 
el hall del Palacio de Gobierno. La delegación también presentó 
un pliego de peticiones sobre el tema de tierras; el presidente de 
la República, después de leerlo, agradeció el homenaje y manifestó 
que estudiaría las peticiones con todo detenimiento.145

Entre los regalos que las autoridades indígenas entregaban a 
las más altas autoridades destacaban productos y objetos típicos 
de las regiones; en muchos casos, regalaban al primer mandatario 
atuendos tradicionales, entre ellos el poncho y el chullo (gorro de 
lana). De esas entregas, existen numerosas fotos en las que se ve a 
Paz Estenssoro, vestido con la ropa que le regalaban en tales eventos, 
posando junto a los grupos indígenas visitantes.146 En cuanto a la de-

143	 Ibídem.
144	 Pututu, La Paz, “Campesinos de Cochabamba condecoran a s.e”, “Un 

hermoso pergamino para el doctor Paz Estenssoro” y “Campesinos de 
Cochabamba condecoran al Dr. Siles Zuazo”, 27 de febrero de 1954, 
pp. 7 y 8.

145	 Pututu, La Paz, “Mineros y campesinos con el Primer Mandatario”, 3 de 
julio de 1954, p. 12.

146	 Pututu, La Paz, 15 de diciembre de 1953, p. 6. Texto al pie de una foto en 
esa página: “Poncho y chulu. Otra de las numerosas delegaciones indígenas 
que llega hasta el Salón Rojo del Palacio de Gobierno, rodea satisfecha al 
Primer Mandatario de la Nación, luego de obsequiarle un poncho y un 
chulu de características típicas de tejido de lana”.



184 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

legación de campesinos de Chayanta, esta entregó al presidente una 
variedad de papa llamada “arquimilla”, como símbolo de fertilidad 
del suelo.147 La frondosa delegación de trabajadores de la provincia 
Nor Lípez (Potosí), a su vez, regaló al vicepresidente Siles Zuazo la 
vara de Segundo Cacique de la República, “un bastoncillo encasqui-
llado en plata”,148 además de un poncho multicolor, “un gorro indio 
especialmente trabajado”149 y objetos de arte. El vicepresidente, a 
tiempo de agradecer la distinción y las atenciones recibidas, pidió 
a los trabajadores campesinos mayor trabajo y disciplina para lo-
grar la consolidación total de la Revolución Nacional. La prensa 
oficial, por su parte, estuvo encargada de mostrar las recepciones 
que conducían el presidente y el vicepresidente por motivo de las 
visitas de las delegaciones indígenas, las cuales llegaban al Palacio 
de Gobierno vestidas con sus trajes típicos y portando varas como 
símbolo de la posición igualitaria entre las altas autoridades de la 
República y las autoridades del campo.

Las delegaciones de campesinos llegaron igualmente a La Paz 
desde el sur y el oriente de Bolivia. El campesinado de Tarija delegó 
una comisión para imponer una condecoración al presidente de 
la República en demostración “del fervor con que el pueblo de 
Bolivia que sabe apreciar los esfuerzos del primer mandatario”.150 
Asimismo, el grupo de campesinos de Sucre visitó al mandatario 
Paz Estenssoro para testimoniar “su adhesión revolucionaria y […] 
su propósito de llevar la producción agraria de este departamento 
a sus máximos índices”.151 Los representantes campesinos del valle 
cruceño de Comarapa, presididos por Etelvina Peña Córdova, 

147	 Pututu, La Paz, “Mineros y campesinos con el Primer Mandatario”, 3 de 
julio de 1954, p. 12.

148	 Pututu, La Paz, “El Segundo Cacique del país”, 4 de febrero de 1954, 
p. 19.

149	 Ibídem.
150	 Pututu, La Paz, 27 de febrero de 1954, año 1, p. 8. Texto al pie de una foto 

en esa página: “El campesino de Tarija delegó a una comisión de su seno 
para imponer una condecoración a s.e el Sr. Presidente de la República”.

151	 Pututu, La Paz, 4 de febrero de 1954, p. 15. Texto al pie de una foto en 
esa página: “Grupo numerosos de campesinos de Sucre, visitan a s.e el 
Presidente de la República”.



185RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

condecoraron también al presidente constitucional, esta vez con 
una medalla de plata; según la prensa oficialista, los miembros de 
esa delegación expresaron su “propósito inquebrantable de defen-
der a la Revolución”; “¡Comarapa presente! ¡Gracias Jefe!”, dice el 
subtítulo de la foto que acompaña esa nota.152 La misma distinción 
fue hecha al vicepresidente Siles Zuazo y al ministro de Asuntos 
Campesinos, Chávez Ortiz.153 En su mensaje, Paz Estenssoro, 
jefe de la revolución “alentó a los campesinos a trabajar para que 
la producción agrícola pueda abastecer las necesidades del país, 
porque de esta manera se sirve a la Revolución Nacional”.154 Por 
otra parte, la gente de Rurrenabaque concedió una propiedad 
al presidente Paz Estenssoro “como testimonio de su profunda 
admiración a la obra de reivindicación social y económica que ha 
impreso a su Gobierno, en beneficio de las grandes mayorías del 
país”.155 Lo cierto es que los testimonios registrados permiten 
incluso visibilizar las prácticas sociales de reciprocidad entre el 
Estado-Gobierno y la población-sociedad civil.

Aparte de las numerosas muestras de la relación con los 
campesinos, existen muchos ejemplos del vínculo del Gobierno 
con los sectores obreros. En un artículo de prensa, se comunicó 
que el presidente de la República había sido condecorado por la 
Sociedad Obreros de la Cruz con “el general afecto proletario”.156 
De igual modo, durante los festejos por el Día del Ferroviario, la 
Caja de Seguro Social de Ferroviarios entregó a Paz Estenssoro 
una medalla de oro y un pergamino; ese acto fue calificado como 
“testimonio de gratitud”157 de la clase obrera hacia el mandatario. 

152	 Pututu, La Paz, “El Jefe de la Revolución Boliviana fue condecorado con 
una medalla de plata”, 10 de julio de 1954, p. 17.

153	 Ibídem.
154	 Ibídem.
155	 Pututu, La Paz, 10 de julio de 1954, p. 5.
156	 Pututu, La Paz, 7 de noviembre de 1953, p. 4. Texto al pie de una foto en esa 

página: “Esta vez, es la Sociedad ‘Obreros de la Cruz’, la que traduciendo 
el general afecto proletarios a s.e le impone una condecoración”.

157	 Véase Pututu, La Paz, foto de la placa denominativa del Barrio Obrero 
Ferroviario en la ciudad de La Paz y foto del Barrio Ferroviario “Víctor 
Paz Estenssoro”, 4 de febrero de 1954, pp. 17 y 19.



186 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER



187RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

En la ocasión, el presidente de esa entidad, Rafael Gómez Fernán-
dez, aprovechó la oportunidad para demostrar al Gobierno la 
lealtad de los trabajadores, que “juntamente con sus hermanos 
fabriles, mineros, constructores y clase media están llamados a 
jugar un papel en el desarrollo de la Revolución Nacional”.158 
Cuando, por otra parte, en La Paz se inauguró un nuevo barrio, 
en honor al presidente del país se le dio el nombre de Barrio 
Ferroviario Presidente Paz Estenssoro; el mandatario estuvo 
presente en el acto de inauguración, junto a representantes del 
sindicato del sector. Ese febrero de 1954, la Avanzada Univer-
sitaria del mnr en Cochabamba delegó a una comisión entre 
sus miembros para la entrega de una medalla de oro y de un 
diploma a Paz Estenssoro, en demostración del compromiso de 
la juventud universitaria boliviana, que “marcha al unísono de 
los sentimientos renovadores del pueblo de Bolivia encarnados 
en la política del Gobierno”.159 

Al mismo tiempo que las medidas gubernamentales consi-
guieron el apoyo popular, también provocaron reacciones de las 
fuerzas opositoras, dentro y fuera del mnr. Así, el 6 de enero 
de 1953, se produjo un intento de golpe efectuado por algunos 
miembros de la cúpula del Gobierno, que llegaron a controlar 
la situación hasta el punto de que el presidente de la República 
quedó detenido en el Palacio de Gobierno. Los conjurados 
proclamaron que el golpe “no estaba dirigido a derrocar a Paz 
Estenssoro sino a expulsar del gobierno a los comunistas”.160 Al 
día siguiente, después de vencer el intento golpista, en La Paz se 
desarrolló una gran manifestación popular de repudio que llegó 
hasta la plaza Murillo, “como reacción de protesta ante la mag-
nitud de la amenaza que había sido sofocada en la víspera”.161 El 
mandatario pronunció un discurso dirigido contra los opositores, 

158	 Ibídem.
159	 Pututu, La Paz, 27 de febrero de 1954, p. 30. La nota está acompañada de 

una foto del presidente Paz Estenssoro con la delegación universitaria de 
Cochabamba.

160	 Luis Antezana Ergueta, Historia secreta…, p. 2211.
161	 Ibídem, p. 2220.



188 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

“analizando lo ocurrido día anterior y anticipando la dictación 
de la reforma agraria”.162

El 9 de noviembre de 1953, se produjo otra tentativa de gol-
pe de Estado, esta vez por parte de los miembros de la corriente 
opositora Falange Socialista Boliviana, en La Paz, Cochabamba, 
Santa Cruz y Oruro; el conato fue aplastado por las fuerzas del 
partido gobernante.163 Esa victoria del mnr sobre la “nueva 
aventura falangista” quedó igualmente reflejada en el campo 
simbólico. En la prensa aparecieron fotografías de la “caudalosa 
manifestación de apoyo a la Revolución Nacional y de repudio 
al conspiratorio de la antipatria”, con titulares como “El pueblo 
llegó hasta el Palacio Quemado”, “La marcha de la revolución” y 
“La reunión humana de gigantescas proporciones”,164 entre otros. 
Tales encabezados hacían referencia a la protesta organizada para 
el 10 de noviembre en apoyo a la revolución y convocada por la 
Central Obrera Boliviana.

Esa manifestación, que se produjo en la plaza Murillo, contó 
con un amplio apoyo de las organizaciones sociales y de los mineros 
de la mina Milluni (La Paz). De ella fue publicada una foto titulada 
“Con la ‘v’ en lo alto” y acompañada del siguiente texto: “Mineros, 
petroleros, gentes de la clase media y campesinos durante las cuatro 
horas sin interrupción, pese a la llovizna persistente desfilan ante 
líder de la Revolución, Dr. Víctor Paz Estenssoro”.165 En otra foto 
se decía: “Agradecimiento. El Jefe de la Revolución Nacional y 
primer mandatario de la Nación agradece desde los balcones de 
Palacio la grandiosa muestra de solidaridad”,166 y en una siguiente 
imagen se podría notar una multitud de gente, entre campesinos 
y obreros, a la que se dio por título “¡Masas!” y se la describió 
así: “He ahí la expresión cabal para calificar la reunión humana 

162	 Ibídem.
163	 Luis Antezana Ergueta, Historia secreta…, p. 2275.
164	 Pututu, La Paz, “La marcha de la revolución”, 21 de noviembre de 1953, 

p. 5.
165	 Pututu, La Paz, “La marcha de la revolución”, 21 de noviembre de 1953, 

p. 5.
166	 Ibídem, p. 6.



189RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

de gigantescas proporciones vista el pasado 10 de noviembre en 
La Paz, al llamado de alarma de la Central Obrera Boliviana”.167

En cuanto a los discursos publicados, en ellos queda eviden-
ciado, por ejemplo, el pleno apoyo al Gobierno por parte del 
joven dirigente de la Central Obrera Boliviana, Alfredo Franco 
Guachalla, que advirtió sobre la “amenaza criolla”; o el pronun-
ciamiento del secretario ejecutivo del Comité Nacional del mnr, 
José Fellman Velarde, acerca de las enseñanzas de la historia; o 
la interpretación del presidente Paz Estenssoro respecto a la pre-
sencia del mnr en el poder, en tanto “mandato del pueblo”, y a 
aquella protesta, entendida como “la expresión de la solidaridad 
absoluta que existe entre el pueblo de Bolivia y su gobierno”.168

Más adelante, junto al ministro de Asuntos Campesinos, 
llegaron a La Paz numerosos grupos armados procedentes de 
las provincias paceñas para prometer “su movilización frente a 
cualquier emergencia”.169 En ese caso, los discursos fueron refor-
zados con regalos de alto contenido simbólico, como el chicote 
(látigo indígena) para su uso disciplinario con los enemigos de la 
revolución.170 

El mensaje de orden ideológico más importante que se 
desprende de esos discursos y ritos es, ante todo, una manera de 
plasmar el ritual de las fuerzas del sistema de poder Estado-partido-
sindicato, un poder que no admite ninguna forma de oposición. 
Las diversas manifestaciones y los rituales realizados aluden, en 
particular, a la puesta en relieve de la relación de unidad del pue-
blo, que constituye la “nación”, contra la “antinación”, que son 
las fuerzas opositoras tanto dentro como fuera del Gobierno y del 

167	 Ibídem.
168	 Pututu, La Paz, “La marcha de la revolución”, 21 de noviembre de 1953, 

pp. 5-6.
169	 Pututu, La Paz, 21 de noviembre de 1953, p. 10.
170	 Ibídem. Texto al pie de una foto en esa página: “s.e y los campesinos. 

Junto con el Ministro de Asuntos Campesinos numerosos grupos armados 
procedentes de las provincias paceñas presentaron sus saludos al jefe de 
la Revolución Nacional y prometieron su movilización frente a cualquier 
emergencia”.



190 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

partido. Se trata de una demostración simbólica de la exclusión 
de la democracia populista ante las fuerzas no populistas, que “no 
ofrece a todas las clases y grupos de la sociedad nacional las mismas 
oportunidades de acceso al poder”.171

En busca de apoyo de las masas: visitas a las provincias 

Las visitas a las ciudades capitales de departamento, a las provin-
cias, a los campamentos mineros y a las comunidades indígenas 
fueron parte indispensable de la política propagandística del mnr. 
Inmediatamente después de la firma del Acta de Reforma Agraria, 
el vicepresidente Siles Zuazo viajó a Oruro, ciudad simbólica y muy 
importante para el mnr, no solo por ser un gran centro minero 
e industrial, sino por su papel durante los acontecimientos de 
abril de 1952 cuando se desarrolló la Revolución Nacional “para 
ratificar la condición de ese pueblo como vanguardia y baluarte 
de la revolución”.172 Siles Zuazo buscó reforzar el apoyo de sus 
bases sociales. Lo hizo dirigiéndose a los mineros y a los campe-
sinos con la intención de entusiasmarlos a “continuar trabajando 
incesantemente para aumentar la producción de minerales y pro-
ductos agrícolas”.173 En septiembre de 1953, el vicepresidente se 
desplazó a Huaqui, a orillas del lago Titicaca (La Paz), donde se 
congregó un importante número de campesinos para hablar sobre 
los avances del proceso de reforma del agro.174 

Por otra parte, la conmemoración de ciertas fechas del ca-
lendario festivo boliviano e institucional era aprovechada por la 

171	 Octavio Ianni, “Populismo y relaciones de clase…”, p. 142.
172	 Pututu, La Paz, “Oruro. Visita del vice-presidente”, 22 de agosto de 1953, 

p. 18.
173	 Ibídem. Texto al pie de una primera foto en esa página: “Mujer orureña […] 

trabaja incesantemente por la Revolución Nacional”; esa imagen muestra 
el juramento de las mujeres frente al vicepresidente. Texto de una segunda 
foto en esa página: “Hernán Siles Zuazo […] conducido en hombros por 
el pueblo de Oruro”.

174	 Pututu, La Paz, “Asuntos campesinos”, 10 de septiembre de 1953, p. 8. Texto 
al pie de una foto tomada en Huaqui: “se realizó una importante concentración 
de campesinos con motivos de la visita del doctor Siles Zuazo”.



191RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

dirigencia del mnr para reforzar el pacto simbólico con sus bases 
sociales. En mayo de 1954, Paz Estenssoro realizó un extenso y 
prolongado viaje por el sur del Bolivia para participar en los festejos 
del 1 de Mayo y ratificar así “la impresión que se tiene en lo que 
respecta a la atención que el Gobierno de la Revolución Nacional 
presta a todos los sectores del país”,175 en particular a los obreros. 
Con ese mismo fin, el 30 de abril de ese año, Siles Zuazo viajó 
al centro minero de Machacamarca (Oruro), donde lo esperaron 
más de 5.000 personas, entre miembros de sindicatos mineros, 
ferroviarios y campesinos, quienes participaron en el desfile cívico. 
Después de los discursos pronunciados por el alcalde, el jefe del 
Comando Especial del mnr, el secretario general del sindicato 
ferroviario, el representante de los trabajadores de Machacamarca 
y el representante de los campesinos, el vicepresidente de la Re-
pública recibió una medalla de oro. Él, aprovechando el contexto 
de celebración del 1 de Mayo, recordó “la lucha cruenta que 
realizaron los hombres del lugar durante el sexenio”, resaltando 
su valentía y su sacrificio, y “Exhortó también a la militancia a 
mantenerse vigilante en defensa de la Revolución dejando de lado 
intereses personales”; asimismo, tomó juramento a cerca de 500 
militantes del Comando Especial del partido, que “reafirmaron 
su propósito de luchar por la causa de la Revolución Nacional”.176

Después del fallido golpe de Estado de noviembre de 1953, 
el Gobierno buscó incansablemente refrendar las alianzas con 
distintos sectores sociales, sobre todo con los mineros, exigiendo 
muestras de lealtad a los “hombres del pueblo, hidalgos y altivos 
[que] ofrecieron dar su vida –si necesario fuera– para defender los 
postulados del partido triunfante en una gesta heroica”.177

En 1954, la visita de Siles Zuazo al centro minero de Huanuni 
para la celebración del décimo aniversario de la fundación de la 
Federación Sindical de Trabajadores Mineros de Bolivia fue la 

175	 Pututu, La Paz, “Entusiasta acogida tuvo en Machacamarca el vice-
Presidente de la República”, 8 de mayo de 1954, p. 15.

176	 Ibídem.
177	 Ibídem.



192 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

oportunidad para visibilizar una determinada comunidad políti-
ca, difundiendo así la perspectiva legitimadora del poder. En ese 
centro minero, la ceremonia reflejó un consenso político entre el 
Gobierno del mnr, los mineros y los campesinos. Según la prensa 
oficialista, “desde Oruro a Huanuni […] testimoniaron su respaldo 
a los hombres del Gobierno de la Revolución Nacional”178 y, como 
otrora, la comitiva oficial pasó por debajo de los arcos de flores 
adornados con objetos de plata. Como parte de la celebración, el 
alcalde Fermín López entregó al vicepresidente de la República 
la llave del pueblo y la cinta de ingreso, en expresión de reconoci-
miento del legítimo ejercicio del poder por parte del mnr. En la 
plaza principal, para la comitiva oficialista, cuyos miembros fueron 
declarados huéspedes ilustres, se construyó el palco oficial ante el 
cual desfilaron durante una hora los miembros de la sociedad local, 
a la cabeza del Comando Especial del mnr de Huanuni. En el des-
file, también participaron los mineros de la Corporación Minera 
de Bolivia, los campesinos, los comandos zonales, las autoridades 
locales y tanto los estudiantes como los profesores de la escuela 
local. Las autoridades y los delegados de los sindicatos obreros y 
campesinos expresaron su respaldo al Gobierno y, como testimonio 
de ello, entregaron pergaminos ratificando tal compromiso. En su 
discurso, Siles Zuazo puso énfasis en la lucha de los obreros y en la 
memoria de los caídos, haciendo un vínculo con la Revolución de 
1952: “la sangre derramada por ellos tuvo la virtud de fortalecer 
nuestro ánimo para continuar la lucha en procura de la satisfacción 
de las reivindicaciones obreras y populares”,179 e hizo alusión “al 
espíritu revolucionario y patriótico del proletariado minero y sus 
sacrificios por llevar adelante la Revolución nacional”.180

Aquel acto cívico continuó sin la presencia de Siles Zuazo, 
debido a que se trasladó a La Paz, no sin antes delegar funciones 
a Torrez Calleja, secretario general de la Federación Sindical de 

178	 Pututu, La Paz, “Celebración del Aniversario de la Federación Minera”, 
19 de junio de 1954, p. 16.

179	 Ibídem.
180	 Ibídem.



193RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

Trabajadores Mineros de Bolivia y miembro del directorio de la 
Corporación Minera de Bolivia. Torrez Calleja participó en la 
entrega oficial del Colegio “Víctor Paz Estenssoro” y luego se tras-
ladó a la sección de Cataricagua (parte de la mina Huanuni), donde 
a nombre del Gobierno recibió el respaldo de los trabajadores, 
quienes juraron defender la revolución. En la sesión de honor de 
aquella Federación, en la que participaron los delegados de Catavi, 
Colquiri, San José, Machacamarca y Huanuni, los mineros de 
mayor rendimiento en la producción recibieron condecoraciones 
y pergaminos; asimismo, se acordó entregar medallas a los líderes 
de la Revolución Nacional: Paz Estenssoro, Siles Zuazo, Lechín 
Oquendo y Torrez Calleja.181

En 1954, Ángel Gómez García, ministro de Obras Públicas 
y Comunicaciones, que viajó para revisar el tramo del ferrocarril 
La Paz-Beni, fue condecorado con medallas de oro, primero por 
los miembros del Sindicato Ferroviario La Paz-Beni y luego por 
las organizaciones partidarias y campesinas de Coroico (La Paz), 
donde fue declarado Huésped Ilustre y fue conducido en hom-
bros por las calles como nuevo gesto de demostración de afecto 
popular. Se trató de un ritual para garantizar el orden social es-
tablecido por la revolución, en el que los actores principales eran 
personajes poseedores de un nuevo honor revolucionario ganado 
en las batallas contra los enemigos y en los campos de producción 
minera y agrícola. El sentido de tales ceremonias, por tanto, no 
fue solamente demostrar la lealtad al régimen, sino hacer explícito 
el estatus distinguido de los actores sociales.

La visita de Paz Estenssoro a Sucre en 1954, para la conme-
moración del 25 de Mayo, es otro testimonio de la mediación sim-
bólica en las relaciones sociales y políticas,182 mediación en la que 
la posición personal o institucionalizada ante el poder se plasmó 
mediante la puesta en escena de un complejo espectáculo propa-
gandístico. Desde el punto de vista de sus contenidos ceremoniales, 

181	 Ibídem.
182	 Pututu, La Paz, “Sucre tributó al Jefe de la Revolución Nacional el mayor 

Recibimiento de su Historia”, 29 de mayo de 1954, pp. 17-18.



194 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

su participación en los festejos puede ser entendida como una 
forma de dramatización de las relaciones entre él y la sociedad 
civil; desde el punto de vista de su interpretación política, está 
dirigida a la mayor concentración y al fortalecimiento del poder.

La recepción del presidente en la ciudad de Sucre, históri-
camente considerada el centro del poder tradicional y rival de la 
ciudad de La Paz, mostró el empleo de dispositivos ceremoniales 
tradicionales como la declaración de Huésped Ilustre al presidente 
de la República, la entrega al presidente de las llaves de la ciudad 
por el alcalde, el tedeum oficiado por el arzobispo de La Plata y 
la sesión de honor de la Corte Suprema. Además, esos actos cere-
moniales fueron realizados en los espacios tradicionales del poder 
institucionalizado, entre ellos el Palacio Consistorial, la Catedral 
Metropolitana y la Corte Suprema, lo que pone de manifiesto la 
actitud de lealtad y de respeto a las viejas instituciones y hacia la 
autoridad presidencial.

Con el subtítulo “Desfile jamás visto en Sucre” fue descrito 
el recorrido conmemorativo de estudiantes, organizaciones del 
mnr, obreros y campesinos, cuya nota de prensa señalaba: “De-
cenas de hombres y mujeres de todas las clases sociales desfilaron 
frente al jefe de la Revolución Nacional, expresándole su fe en su 
conducción y propósito inquebrantable de defender la Revolución 
Nacional”.183 Ese desfile público, organizado por las autoridades 
y las organizaciones sociales, expresó innegable un significado 
propagandístico y legitimador del evento, que contó con la par-
ticipación de todos los sectores que querían demostrar su lealtad 
al régimen que creían que los representaba.

A su vez, el presidente de la República dirigió un mensaje 
a los principales actores políticos locales de Sucre, intentando 
convencerlos y persuadirlos para colaborar en el proceso de 
consolidación de la revolución. Paz Estenssoro se refirió a Sucre 
como el reducto de la oligarquía solidaria con la denominada 
rosca, “por un curioso proceso de espejismo, sirviéndoles como 
instrumento de opresión”,184 que llevó el esplendor y el bienestar 

183	 Ibídem.
184	 Ibídem.



195RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

a la así denominada Ciudad Blanca. El mensaje destinado a todos 
los sectores de la población prometía un nuevo esplendor para 
Sucre con la implementación de la reforma del agro, el trabajo de 
todas las clases sociales y la incorporación de los campesinos a la 
vida social y económica. Durante la sesión de honor en la Corte 
Suprema, el presidente puso énfasis en la necesidad de crear un 
nuevo derecho a favor de las mayorías.

Uno de los rituales más importantes de la celebración tuvo 
lugar en la Casa de la Libertad, donde Paz Estenssoro recibió un 
pergamino con el que se lo proclamaba, en nombre de las institu-
ciones de Chuquisaca y de sus autoridades, Libertador Económico 
de Bolivia. Otro acontecimiento destacado fue su distinción con el 
título de doctor honoris causa de la Universidad de San Francisco 
Xavier. El presidente aprovechó el momento para emitir un discurso 
invocando a los universitarios a participar más en la vida política 
y a responder a las necesidades de la patria y de la revolución.185 
Esos máximos honores con los que el mandatario fue investido 
por distintas instituciones de Chuquisaca encarnaban la memoria 
histórica del país. En efecto, el pergamino (símbolo público de 
honor) y el título de Libertador que también le fueron conferidos 
en la cima del Cerro Rico en 1952, en el marco de aquella conme-
moración en la ciudad de Sucre fueron legitimados, siendo la Casa 
de la Libertad el recinto sagrado de la República. Con ello, esas 
ceremonias cívico-religiosas no solo legitimaban al presidente de la 
República, sino al nuevo sistema y al partido que él representaba.

Tales rituales, otrora idóneos para hacer legítimo el régimen 
imperante, no fueron suficientes en los tiempos de cambios revo-
lucionarios. En Sucre, los nuevos actores políticos, es decir la base 
del mnr, los obreros y los campesinos, realizaron sus propios actos 
y entregas públicas de medallas y de pergaminos a Paz Estenssoro 
y a los ministros Fortún y Chávez Ortiz, “en reconocimiento de su 
labor en pro de la clase obrera”.186 La condecoración efectuada por 

185	 En 1956, Víctor Paz Estenssoro recibió el título de doctor honoris causa 
también en la Universidad Mayor de San Andrés.

186	 Pututu, La Paz, “Sucre tributó al Jefe de la Revolución Nacional el mayor 
Recibimiento de su Historia”, 29 de mayo de 1954, pp. 17-18.



196 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

las organizaciones afiliadas a la Central Obrera Departamental de 
Chuquisaca, en la antigua plaza de toros, confirió a las autoridades 
del Gobierno central el honor proletario, dando legitimidad al 
sistema político populista y yuxtaponiéndose a los símbolos de 
poder tradicionales.

Por otra parte, durante un almuerzo ofrecido por los ferro-
viarios de Sucre, Paz Estenssoro “reiteró la necesidad de soldar 
la unión de la clase obrera con el campesinado, al cual había que 
dirigirlo, aconsejarle, enseñarle, para que llegue a ser tan libre como 
el proletariado”.187 Asimismo, la comitiva presidencial participó 
en un multitudinario acto de concentración de más de 60.000 
campesinos chuquisaqueños, donde el presidente remarcó la parti-
cipación campesina en la revolución y explicó el Decreto Supremo 
de Reforma Agraria. Además, en su discurso vinculó los anhelos 
de los campesinos de tener tierras y la lealtad hacia la revolución:

Esta mañana, al mirarlos con sus fusiles de palo, sentí una honda 
emoción. Les prometo compañeros que tan pronto como cada uno 
de ustedes sea dueño de tierra y reciba su título de propiedad también 
recibirá un fusil de veras para defender sus tierras y la Revolución 
Nacional.188

Los campesinos de Chuquisaca, a pie y a caballo, desfilaron 
con armas rústicas y presentaron homenajes a Paz Estenssoro, 
transmitiendo un mensaje de orden simbólico con la adhesión a 
la revolución y estableciendo un diálogo entre el presidente y los 
movimientos sociales. La prensa oficialista, por su parte, se refirió 
a los acontecimientos de 1809: “la oligarquía de Chuquisaca ha 
sufrido un rudo golpe con el 25 de mayo, cuando todo el pueblo 
chuquisaqueño, inclusive los indiferentes ante las transformaciones 
revolucionarios se solidarizaron en grandiosa manifestación”,189 
en alusión al vínculo del pueblo de ese departamento con el pro-
grama del mnr.

187	 Ibídem.
188	 Ibídem.
189	 Ibídem.



197RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

Dimensión simbólica y reconstrucción festiva
de la Revolución Nacional de 1952

Inmediatamente después de la denominada “Victoria de Abril” 
de 1952, se desarrollaron en Bolivia acciones para efectuar una 
propaganda política de reafirmación de la ideología del nuevo 
Gobierno establecido por el mnr, tomando el férreo control 
sobre los medios de comunicación, las manifestaciones artísticas 
y la educación. El Ministerio de Prensa, Información y Cultura 
se ocupó de producir folletos ilustrados, desarrollar programas 
radiales y redactar afiches para poner en marcha la propaganda 
del discurso movimientista.190 El Gobierno tenía claro el rol pro-
pagandístico del arte y de la cultura, por lo que buscó emplear 
nuevos elementos artísticos representativos y capaces de reflejar 
la ideología oficial revolucionaria por medio de manifestaciones 
como el cine, la poesía y la pintura. Desde otra veta, el tema del 
mestizaje se convirtió en la ideología oficial y en el eje de la política 
de Estado, la cual pretendía una transformación radical mediante 
el conocimiento de la cultura indígena, su historia y sus reivindi-
caciones desde las voces de los propios indígenas: “La imagen del 
mestizo en el discurso público se imponía como la única identidad 
legítima de la ‘nación boliviana moderna’”.191

Los intelectuales del mnr anhelaban construir la nación 
boliviana apoyando, desde la posición oficialista, las expresiones 
del indigenismo en el arte, la arqueología y el folclore, que per-
mitieron, a su vez, vincular el patrimonio cultural de la República 
con las culturas nativas y la cultura popular. De ese modo, con una 
intención de búsqueda de la identidad nacional, se hizo referencia 
al pasado tiahuanacota y se resaltó la importancia de los hallazgos 
arqueológicos, de los diversos estilos indigenistas utilizados en ese 
arte y en los elementos ornamentales de dicha cultura en tanto 
marco histórico del proceso de construcción de la nación.192

190	 Pablo Quisbert e Iris Villegas, “A la búsqueda del enemigo oligárquico…”.
191	 Silvia Rivera Cusicanqui, “El mito de la pertenencia de Bolivia…”.
192	 Beatriz Rossells, “Espejos y máscaras de la identidad”, Estudios bolivianos, 

12 (2004), p. 362.



198 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Por otro lado, el proceso político iniciado con la Revolución 
de 1952 fue relacionado con el surgimiento de una nueva estética 
del Estado, expresada sobre todo en el muralismo a partir de temas 
relacionados con la historia del país, la Revolución Nacional y su 
futuro.193 El muralismo tuvo un papel central en la construcción del 
imaginario social en torno a la Revolución de 1952, pues promovió 
e idealizó la revolución, fortaleció la imagen del mnr y elogió 
los cambios políticos, sociales y económicos revolucionarios de 
la época.194 Esa ideología y práctica de educación artística ha sido 
caracterizada por Rivera Cusicanqui como “una visión telurista y 
ornamental del indio”195 en el discurso oficial y en la esfera estatal.

Con la misma fuerza se dio importancia a la educación. Se 
elaboró un programa vinculado a la difusión y a la trasmisión 
de la denominada “pedagogía de la revolución”, y destinado a la 
orientación ideológica y práctica de la educación cívica en las es-
cuelas y en los colegios de Bolivia, a fin de consolidar la ideología 
del nacionalismo revolucionario. El punto neurálgico del nuevo 
proyecto de instrucción cívica fue la “reinvención de la historia”, 
reflejada en la historia oficial de la nación y representada en el 
Álbum de la Revolución de 1953, en los manuales para maestros, 
en los textos escolares, en la currícula educativa y en el Código 
de la Educación Boliviana de 1955.196 Asimismo, en tres tomos, 
fue publicada la Historia de Bolivia, escrita por Fellman Velarde, el 
historiador oficial del mnr, que reinterpretó la historia nacional 
y la evidenció como un itinerario de “luchas” que culminó con la 
Revolución de Abril y las reformas del Estado. Esa versión “au-
téntica” y “verdadera” de la historia boliviana, que incluso estuvo 
vigente en la década de 1970, fue distribuida en todo el sistema 
educativo boliviano. No obstante, tal como lo sugiere Gildner, 

193	 Fernando Calderón, “La luminosidad de los márgenes: estética y política 
en el 52”, Temas sociales, 24 (2002), pp. 58-64.

194	 Leslye Rodríguez Alfaro, “La educación artística como componente cultural 
de la educación de masas en la pintura muralista de la Revolución Nacional 
de 1952”, Revista de la Carrera de Historia, 30 (2007), p. 357.

195	 Silvia Rivera Cusicanqui, “El mito de la pertenencia de Bolivia…”.
196	 Ibídem, p. 71.



199RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

desde que se estableció el mnr en 1941, los intelectuales nacio-
nalistas empezaron a “replantear la historia nacional”, “fueron 
plenamente conscientes del poder de la historia” y consideraron 
que “era necesario proporcionar una nueva interpretación del 
pasado arraigado en el partido, utilizando el nacionalismo como 
marco conceptual e interpretativo de las reformas”.197

Otra parte de la pedagogía “nacional” consistía en la reconstruc-
ción del calendario cívico, reforzando las fiestas cívicas establecidas 
por los Gobiernos anteriores e incluyendo otras fechas de 1952 para 
resaltar acontecimientos vinculados con la Revolución Nacional: el 
propio 9 de abril, el 16 de mayo (conmemoración de la muerte del 
estudiante Ovidio Barbery en Santa Cruz), el 21 de julio (colgamiento 
de Villarroel) y el 2 de agosto (Día del Campesino). El Gobierno 
del mnr, para ampliar los escenarios políticos y, por medio de la 
retórica y del lenguaje festivo, reconciliar los intereses y las identi-
dades regionales en nombre del Estado populista concebido como 
gestor de la nacionalidad, se empeñó en reforzar las fiestas cívicas 
departamentales relacionadas con las conmemoraciones de los gritos 
libertarios de La Paz, Sucre, Cochabamba, Potosí y Oruro. Ansioso 
de ampliar su base regional, el Gobierno también insistió en festejar 
las fechas conmemorativas de Uyuni y Villazón (Potosí), así como de 
Camiri (Santa Cruz); además, a partir de 1957, incluyó en la lista de 
fechas conmemorativas de los departamentos de Pando y de Beni.

De lo anterior es posible advertir que el Gobierno del mnr 
interpretó las fechas 16 de julio (1809) y 6 de agosto (1825) como 
el inicio del proceso de independencia de Bolivia, que culminó 
con la Revolución Nacional del 9 de abril (1952). Igualmente, las 
conmemoraciones de los gritos libertarios del resto de los depar-
tamentos fueron aprovechadas para incorporarlas en el proceso 
de liberación nacional encabezado por Paz Estenssoro.198 En esa 

197	 Matthew Gildner, Historia como liberación nacional…, p. 121.
198	 Horacio Vera Cossío, “La orientación de la política festiva de los gobiernos 

del mnr”, en Evgenia Bridikhina (coord.), Fiesta cívica. Construcción de lo 
cívico y políticas festivas, Colección Fiesta Popular Paceña, 4, Instituto de 
Estudios Bolivianos-Universidad Mayor de San Andrés/Agencia Sueca de 
Cooperación Internacional, La Paz, 2009, pp. 123-136.



200 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

línea, la conmemoración del 9 de Abril se convirtió en la festividad 
más importante, al punto de que el mnr intentó transformarla en 
una fiesta nacional, haciéndola grandiosa y magnánima, al igual 
que la celebración del 6 de Agosto. Así, al igual que en la festivi-
dad patria, el festejo del 9 de Abril duraba varios días e incluía, 
también, varios procedimientos y elementos ceremoniales, como 
la majestuosa Marcha de la Revolución Nacional, en la que los 
sindicatos, los milicianos, los mineros, los campesinos y las células 
del mnr eran los principales protagonistas, mostrando con ello el 
gran poder de convocatoria que tenía el Gobierno.

Lo referido a la guerra por la independencia cobró igualmente 
sentido debido a que la Revolución de 1952 fue proclamada como 
la segunda independencia de Bolivia, en medio de un permanente 
proceso emancipador, y al hincapié puesto en el concepto de inde-
pendencia económica. El presidente Paz Estenssoro se presentó 
como sucesor de Murillo, el protomártir de la independencia, y 
como un segundo Bolívar. Asimismo, fue ampliado el panteón de 
héroes y de protomártires, que puede ser dividido en dos grupos: 
el primero constituido por los protomártires y los héroes de la 
lucha por la independencia (Murillo, Tupac Catari y los liberta-
dores Sucre y Bolívar), y el segundo conformado por los mártires 
de una segunda prerrevolución, vinculada al sexenio previo a la 
Revolución de 1952 (los presidentes militares Busch y Villarroel, 
la minera Barzola, mártir de la masacre de Catavi en 1942, y las 
víctimas de los acontecimientos de Villa Victoria en 1950).199 “A 
su nombre [al de Villarroel] se añaden, también con el derecho del 
martirio, los inmolados en Potosí, en Catavi, Llallagua, en Santa 
Cruz, Incahuasi, Oruro […] [y] en la villa Victoria heroica”.200

199	 Pututu, La Paz, “Entrega del Templo en la Villa Victoria”, 22 de mayo de 
1954, p. 18. La iglesia de Villa Victoria fue entregada en homenaje a los 
mártires sacrificados en esa populosa zona el 18 de mayo de 1950 y como 
expresión del “espíritu cristiano de los hombres de la Revolución Nacional”. 
La ceremonia cívico-religiosa contó con la presencia del presidente Paz 
Estenssoro y de distintos comandos del mnr.

200	 Pututu, La Paz, “Todo el pueblo de Bolivia recordó a los mártires naciona-
listas del 21 de julio”, 6 de agosto de 1954.



201RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

El culto a Villarroel empezó desde los primeros pasos del 
nuevo Gobierno del mnr. Durante los actos en Ucureña en 
agosto de 1953, el presidente Paz Estenssoro habló de la im-
portancia de la lucha iniciada por Villaroel, a quien reconoció 
como valluno;201 en muchas otras ocasiones, se refirió a él como 
un ejemplo de servicio al pueblo. En su discurso, el mandatario 
señaló: “es necesario que en ese día de felicidad rindamos nues-
tro homenaje a la memoria de los hombres […] que dieran su 
vida por esta causa y supieron ser fieles con su pueblo”.202 Para 
la celebración, el retrato de Villarroel fue colocado en un altar 
patrio construido para ese propósito.

El 21 de julio de 1953, en La Paz, en el multitudinario acto 
de conmemoración del día de la trágica muerte de Villarroel y de 
reconocimiento a él y a sus colaboradores Waldo Ballivián, Ro-
berto Hinojosa, Luis Uría de la Oliva y Max Toledo Orellano, que 
murieron en 1946 y también fueron proclamados como mártires, 
hubo una participación masiva de establecimientos educativos, 
instituciones cívicas y culturales, delegaciones de varios distritos 
del interior del país y del Ejército. En ese evento, donde también 
estuvieron presentes el vicepresidente Siles Zuazo y los ministros, 
entre otras autoridades, el presidente Paz Estenssoro resaltó la 
importancia de las reformas de Villarroel, calificado como el 
presidente mártir, y afirmó que “la bandera de Busch y Villarroel 
será inmortal”.203 Por su parte, en su discurso desde el balcón 
presidencial, el ministro Lechín Oquendo subrayó:

201	 Gualberto Villarroel nació en el Valle Alto del departamento de Cocha-
bamba. Fue presidente de Bolivia de 1943 a 1946; lo acompañaron en el 
Gobierno los líderes del mnr. A pesar de las reformas sociales implemen-
tadas durante su mandato, a objeto de obtener apoyo político popular, 
fue derrocado y colgado en la plaza Murillo de La Paz. Posteriormente, 
fue declarado héroe nacional por otro Gobierno del mnr. Véase Laura 
Gotkowitz, La revolución antes de la Revolución…

202	 Pututu, La Paz, “Ucureña o fin de cuatro siglos de opresión”, 8 de agosto 
de 1953, pp. 5-15.

203	 El Diario, La Paz, “Se rindió homenaje a las víctimas de la Revolución del 
21 de Julio”, 22 de julio de 1953, p. 5.



202 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

[…] los revolucionarios del 9 de abril ven en la figura del Presidente 
Mártir la figura sonora de la Revolución […]. La Rosca no perdonó al 
Presidente Mártir seguir el camino de las reformas sociales iniciadas 
por Busch y haber dado al pueblo la abolición del pongueaje, la ley 
de aguinaldos, el fuero sindical […]. La revolución del 9 de abril 
es la ejecutora histórica de los postulados de Busch y Villarroel. El 
gobierno popular […] quiere ser leal a la memoria del presidente 
Mártir, realizar esa independencia económica mediante la naciona-
lización de las minas y la revolución agraria.204

En el acto en la plaza Murillo, las ofrendas florales fueron 
colocadas al pie de los postes de alumbrado público donde Villa-
rroel fue colgado,205 igual que sus colaboradores, poco después. 
A continuación se desplegó la columna de honor y se dio inicio al 
desfile de la guarnición militar, los universitarios de la Universidad 
Mayor de San Andrés, las milicias del movimiento nacionalista 
portando sus armas, las delegaciones de Cochabamba, Potosí 
y Santa Cruz, y, después, los jefes, los oficiales y los soldados 
de los regimientos de carabineros. En la noche, se llevó a cabo 
una romería teñida de luto hacia el Cementerio General, que 
partió desde la plaza Murillo, encabezada por el presidente Paz 
Estenssoro y su gabinete de ministros; “no se escucharon vítores 
de ninguna clase las y los romeros portando sendas cartucheras 
constituían una interminable caravana luminosa y silente a la 
vez”.206 Después de la ceremonia, en nombre del Gobierno, los 
ministros tomaron la palabra y compararon a Murillo, el proto-
mártir de la patria, y a Villarroel; dijeron que “el primero dio su 

204	 Ibídem. Texto al pie de la foto en esa página: “El presidente constitucional 
de Bolivia Dr. Víctor Paz Estenssoro, acompañado por el canciller doctor 
Walter Guevara y por el ministro de Gobierno. Coronel de carabineros 
César Aliaga se dirige al atrio de la catedral donde se ofreció misa de cam-
paña. El primer mandatario hace signo de la ‘v’ nacionalista”.

205	 El ceremonial en honor a Villarroel fue instaurado como homenaje al mártir 
de las reivindicaciones de Bolivia. En diferentes ocasiones, al pie del farol 
donde se lo sacrificó se colocaba una corona de flores.

206	 El Diario, La Paz, “Se rindió homenaje a las víctimas de la Revolución del 
21 de Julio”, 22 de julio de 1953, p. 5.



203RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

vida por la independencia política de Bolivia y el segundo por la 
liberación económica del país”.207 

Al día siguiente, fue oficiada una misa de campaña en la Es-
tación Central. Asistieron el presidente de la República, la viuda 
de Villarroel y las demás viudas de los mártires. A la viuda de 
Villarroel se le entregó el pergamino de agradecimiento; al hijo 
de Villarroel, una medalla de oro. Seguidamente, se procedió al 
“recorrido de memoria” relacionado con el levantamiento de 1946 
contra la rosca minero feudal, por áreas populares de la ciudad 
de La Paz: Puente Negro, avenida Buenos Aires, calle Tumusla, 
zona Garita de Lima, Cementerio General, Villa Victoria, barrio 
Munaypata y otras.

Villarroel era mencionado en cada acto simbólico importante 
de la época, como el realizado el 2 de agosto de 1953 en Ucure-
ña, donde igualmente se homenajeó a sus tres colaboradores, los 
militares Luis Oblitas Bustamante, Luis Escobar Soria y Jorge 
Eguino, que fueron ejecutados el 27 de septiembre de 1946, en 
medio de una turbulencia política, y luego fueron proclamados 
mártires. En la misa de campaña recordando el golpe de Estado 
del 21 de julio de 1946, se afirmó que era “necesario velar por 
la memoria de quienes fueron inmolados como consecuencia de 
la lucha de pueblo boliviano por la liberación nacional”,208 y se 
anunció el ascenso póstumo de esos militares.

A partir de 1952, también fue reforzado el festejo del Día 
del Mar (23 de marzo), relacionado con la llegada de los restos 
mortales de Eduardo Abaroa a La Paz, figura destacada desde 
entonces como héroe nacional.209

207	 El Diario, La Paz, “Villarroel sacrificado es el símbolo de la Redención del 
pueblo de Bolivia”, 22 de julio de 1953, p. 4.

208	 El Diario, La Paz, “Ascenso póstumo a tres militares del Ejército”, 27 de 
septiembre de 1953, p. 6.

209	 Pututu, La Paz, 10 de septiembre de 1953, pp. 4-5. Texto al pie de una foto 
en esas páginas: “A la memoria del mártir”.



204 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Construcción de la imagen del líder

La propaganda política y la construcción de la imagen del líder 
populista tuvieron su inicio mucho antes de la propia victoria de 
la Revolución de 1952, debido a que el mnr ya había disfrutado 
una experiencia de participación durante el mandato de Villarroel.

En 1951, Paz Estenssoro se presentó a elecciones para la pre-
sidencia y sus colaboradores buscaron diversos medios para subir 
la popularidad de su candidato; incluso se popularizó el uso del 
folclore. Los movimientistas lograron hacer circular canciones de 
moda arregladas con letras a favor del partido, en las que se pedía 
votar por el mnr y por Paz Estenssoro; también se glorificaba a 
Busch y a Villarroel, y se atacaba a las fuerzas entreguistas. Las 
canciones con contenido político fueron adecuadas a todos los 
géneros de música popular, como cuencas, bailecitos, taquiraris, 
sambas, kaluyos y yaravíes; asimismo, los militantes del partido 
tocaban y cantaban tangos, valses y boleros. Las reuniones se 
realizaban en el barrio Churubamba, en los alrededores de la 
plaza Alonso de Mendoza, en el centro histórico popular paceño, 
“donde en las noches se servían platos en media calle” y sonaban 
canciones como:210

Muchachos del movi

¡Viva el gran jefe del partido!
¡Viva Paz Estenssoro!
“Gloria a los héroes del gran movi!
¡Gloria a Busch! ¡Gloria a Villaroel!

A votar por Paz Estenssoro

Con el corazón henchido
Me inscribo para ir a votar
En mayo para ir a votar
Por Víctor Paz Estenssoro

210	 Luis Antezana Ergueta, Historia secreta… p. 1.657.



205RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

Estas elecciones forjarán
La Patria libre sin opresión
Presidirá Paz Estenssoro
Para salvar a la Nación

Paz Estenssoro presidente

Y el jefe Paz Estenssoro
Siempre saldrá presidente
Aunque la rosca no quiere
Siempre saldrá presidente

En esta pampita y en la otra pampita
Verde, verdecita
Lo estamos esperando
Todos los del pueblo
A Paz Estenssoro

Después de la victoria del 9 de abril de 1952, el mnr des-
plegó una campaña propagandística absolutamente inusual hasta 
entonces a favor de su líder: por medio de la Subsecretaría de 
Prensa, Información y Cultura, publicó los semanarios Pututu y 
Cultura Política, y usó también distintos medios impresos. En una 
edición de Pututu dedicada a la conmemoración el 6 de Agosto, 
el Gobierno explicó:

[…] desde informe cotidiano de noticias hasta los grandes festivales 
populares de extensión cultural, se extienden por todos los ámbitos 
del país. La Revolución cuenta con un instrumento efectivo para 
hacer conocer sus realizaciones y postulados. Dondequiera que se 
vaya se encuentran los afiches de informe al pueblo y los populares 
“Hechos y no palabras”, que infaltablemente aparecen todos los 
lunes. En cualquier lugar, donde exista una radio, esta sincronizará 
la onda roja o verde de la Emisora del Estado. En minas, talleres y 
fábricas, en escuelas y bibliotecas, se hallan los libros y folletos de 
información y doctrina publicados por la Subsecretaría.211

211	 Pututu, La Paz, “Cómo trabaja la spic”, 6 de agosto de 1954, p. 17. [spic: 
Subsecretaría de Prensa, Información y Cultura.]



206 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

En ese marco mediático, la ceremonia de firma y promulga-
ción de la nacionalización de las minas fue difundida en cadena 
por todas las radioemisoras del país, desde las ocho de la mañana 
del día 31 de octubre de 1952; las salvas y el repique de campa-
nas, así como el sonido de las sirenas fueron sincronizados con 
las mismas manifestaciones sonoras en Catavi.212 El acto de firma 
de la reforma agraria también fue transmitido al público en toda 
su extensión, por un lapso de una hora y quince minutos, comu-
nicando inmediatamente: “a las 12:45 el presidente estampó su 
firma en el decreto sobre reforma agraria”.213

Para la propaganda política se emplearon comunicados por 
Radio Illimani y en noticieros con formato de cine creados por el 
Instituto Cinematográfico Boliviano. La proyección de “películas 
de carácter informativo, cultural y educativo […] tenía la fuerza y 
la eficacia para transmitir en imágenes la marcha de la revolución 
[…] producción de noticieros semanales de 10 minutos ‘tenían 
gran impacto en la sociedad’”,214 por la variedad de temas, desde 
política hasta folclore. Sin embargo, sostiene Beatriz Rossells, 
“Por su excesivo afán propagandístico que priorizaba el culto a 
la personalidad de Paz Estenssoro y el triunfalismo del partido, 
relegó la comprensión, la información del proceso revoluciona-
rio mismo y de la realidad del país”.215 Además, “la edición del 
matutino ‘Nación’ y el semanario Pututu […] fuera de su labor 
informativa, defendían intensamente las medidas del régimen y 
atacaban a la oposición”.216 

212	 El Diario, La Paz, “Día de regocijo público se declara hoy con motivo de 
la nacionalización de las minas”, 31 de octubre de 1952, p. 6.

213	 El Diario, La Paz, “Ayer a medio día se firmó en Ucureña el decreto que 
implanta la Reforma Agraria en todo el país”, 3 de agosto de 1953, p. 1.

214	 Mariano Baptista Gumucio (prólogo y selección), Víctor Paz Estenssoro. 
Testimonios de sus contemporáneos, Editora Opinión S.A., Cochabamba, 2001, 
p. 5.

215	 Beatriz Rossells, “Después de ‘siempre’: sobre las políticas culturales del 
mnr de 1952”, Revista de la Coordinadora de Historia, 6 (2003), p. 180. Véase 
también Beatriz Rossells, “Espejos y máscaras de la identidad”, Estudios 
bolivianos, 12 (2004), pp. 297-400.

216	 Beatriz Rossells, “Después de ‘siempre’…”, p. 182. 



207RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

A partir de entonces, Paz Estenssoro se convirtió en el pre-
sidente más biografiado y fotografiado de la historia de Bolivia, 
periodo que incluso se intensificó desde que salió su primera bio-
grafía oficial, escrita por Fellman Velarde (1954), hasta las últimas 
de fines del siglo xx, entre ellas Conversaciones con Paz Estenssoro, 
de Eduardo Trigo O’Connor (1999), y los testimonios recopilados 
por Mariano Baptista Gumucio (2001). Según este último autor, 
también existió una biografía “no autorizada” de Augusto Guzmán 
y otras dos biografías críticas escritas por Tristán Maroff y Fausto 
Reinaga. En la década de 1980, durante la cuarta presidencia de 
Paz Estenssoro, Guillermo Bedregal publicó dos libros: Víctor 
Paz, su presencia en la historia y revolución de Bolivia, y Víctor Paz 
Estenssoro, el político.217

En la biografía escrita por Fellman Velarde, el autor sostiene 
que Bolivia, antes de la Revolución de Abril, era conocida como 
una de las tantas naciones dependientes, proveedoras de materias 
primas, y que después de 1952  despertó en todo el mundo el 
vivo interés por la Marcha de la Revolución Nacional. Fellman 
Velarde, que ejerció el cargo de subsecretario de la Subsecretaría 
de Prensa, Información y Cultura, y luego fue ministro de la Pre-
sidencia, durante el primer gobierno de Paz Estenssoro, intentó 
ligar la imagen del presidente Paz Estenssoro con ese proceso 
revolucionario como “el jefe, síntesis de las virtudes de ese pueblo 
heroico”, que se convirtió en “figura de peso internacional, como 
abanderado de los pueblos de Indoamérica”.218 

Anteriormente (1952), Fellman Velarde había escrito su 
novela Una bala en el viento. Biografía de la revolución boliviana, 
intentando explicar la historia de Bolivia desde la teoría del na-
cionalismo revolucionario y mostrando la figura del presidente 
como un instrumento histórico consciente, ligado a las luchas de 
las clases sociales por la independencia económica del país. En 

217	 Véase Mariano Baptista Gumucio, Víctor Paz Estenssoro. Testimonios…, 
p. 11.

218	 Pututu, La Paz, “Víctor Paz Estenssoro: el Hombre y la Revolución”, 13 
agosto de 1954, p. 22.



208 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

la obra biográfica de Paz Estenssoro, Fellman Velarde sigue esa 
misma línea, pretendiendo mostrar, “a través de la vida del Jefe 
de la Revolución Nacional, la historia de la lucha del pueblo bo-
liviano”, como también que el valor del dirigente revolucionario 
surgió “no de su inteligencia y condiciones personales, sino de su 
oportunidad en saber poner al servicio incondicional del pueblo 
esa inteligencia y esas condiciones; en suma, es el líder el hombre 
en función de historia”.219

Según la prensa oficialista, la lectura de la biografía de Paz 
Estenssoro servía para “acrecentar en los lectores el respeto, la 
admiración y el cariño hacia la figura del Jefe” e inducía a “refir-
mar el propósito de acompañarlo hasta que la revolución llegue a 
sus últimas consecuencias”.220 Asimismo, en artículos con títulos 
sugestivos como “Nombres que hacen historia”,221 se profundi-
zó la idea de que la figura de Paz Estenssoro era el resultado de 
una determinada época histórica, por haber definido el destino 
del país, “representando los deseos de las mayorías sociales del 
país” y conduciéndola “en el más glorioso período de la historia 
nacional”.222 Paz Estenssoro fue mostrado como un símbolo del 
partido y de la lucha implacable contra el enemigo: la oligarquía, 
la rosca minero feudal; esas virtudes de luchador se acentuaron 
durante varios episodios de su vida, entre ellas cuando fue diputado 
del Parlamento, ministro de Hacienda y, por supuesto, presidente 
de la República. De él se decía: “Paz Estenssoro tiene en el corazón 
y en el cerebro, grabados de antemano, las formas y el rumbo de 
los caminos de la liberación de nuestro pueblo”.223 Se lo presentaba 
como un destacado teórico del nacionalismo revolucionario, exte-
riorizado como verdadera ciencia basada en el método dialéctico 
para la interpretación de fenómenos históricos, adaptado al medio 

219	 Ibídem.
220	 Ibídem.
221	 Pututu, La Paz, “Hombres que hacen historia. Víctor Paz Estenssoro”, 10 

de octubre de 1953, p. 15.
222	 Pututu, La Paz, “Víctor Paz Estenssoro: el Hombre y la Revolución”, 13 

agosto de 1954, p. 22.
223	 Ibídem.



209RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

boliviano; se lo nombraba como “Conductor de la Revolución” y 
se decía que conocía “el verdadero destino boliviano”, partiendo 
de una doctrina política “infalible” que promovió la “resurrección 
económica” y la perfección espiritual del país”; se lo elogiaba y 
alababa por ser un hombre “grande aún en lo pequeño”; se lo 
reconocía como “dueño de un temperamento inflexible en todo 
cuanto se relaciona con la felicidad nacional”; y se lo glorificaba 
como un líder político valiente, que afrontó las tormentas del 21 
de julio y del 27 de septiembre de 1946, desencadenadas por el 
régimen reaccionario, y como un dirigente apasionado por sus 
ideas, capaz de infundirlas a todo el pueblo para iniciar “la gran 
cruzada de la liberación de Bolivia” y de mostrar su voluntad como 
paradigma de tenacidad revolucionaria”.224

Según Ianni:

[…] para el pueblo el Estado se hace real únicamente cuando se 
personifica en palabras, imágenes o actos de un jefe […] las masas 
alcanzan a comprender el Estado solamente por la mediación del 
jefe de gobierno, o sus representantes. El pueblo no reconoce al 
Estado desencarnado, reducido a símbolos y a esquemas jurídicos. 
El Estado popular es el Estado que se vuelve visible en su jefe, el 
Estado dotado de voluntad y virtudes humanas, el Estado en el que 
corre no la linfa de la indiferencia y la neutralidad, sino la sangre 
del poder y de la justicia. El pueblo y el jefe son las dos entidades 
del régimen.225

La prensa oficialista de entonces decía: “la insuperable popula-
ridad del presidente Paz Estenssoro es, pues, el mejor auspicio para 
la feliz trayectoria y culminación de la Revolución Nacional”.226 
Bajo esa consideración, los discursos tuvieron un papel importante 
en tanto vehículo privilegiado de propaganda política de masas, en 
muchos casos pronunciados desde el balcón presidencial del Palacio 

224	 Pututu, La Paz, “Hombres que hacen historia. Víctor Paz Estenssoro”, 10 
de octubre de 1953, p. 15.

225	 Octavio Ianni, “Populismo y relaciones de clase…”, p. 142.
226	 Pututu, La Paz, “Hombres que hacen historia. Víctor Paz Estenssoro”, 10 

de octubre de 1953, p. 15.



210 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

de Gobierno. Aún se considera que Paz Estenssoro fue uno de los 
más hábiles oradores bolivianos, imagen que popularizó y divulgó 
la prensa oficialista, vociferando sobre “la sustantiva y educadora 
pieza oratoria que lo acredita como uno de los primeros tribunos 
bolivianos […] por la sobriedad y el vuelo lógico de las demostra-
ciones”, que “convenció, emocionó y electrizó a su pueblo”.227 Sus 
discursos se caracterizaban por estar impregnados “de un fervor 
político decisivo, de una sencillez impagable, de una claridad radial, 
que hicieron de ella modelo y testamento de una causa histórica”, la 
cual “divulgada en folletos ha de llegar al conocimiento del pueblo 
boliviano y de sus amigos en el extranjero”.228

El Comité Político del mnr, por su parte, realizó un gran 
trabajo propagandístico de la doctrina del partido y de la imagen 
de su líder, distribuyendo en las ciudades y en el campo, a partir 
de 1954, un libro titulado El pensamiento revolucionario de Víctor Paz 
Estenssoro, preparado por Carlos Montaño Daza. Ese trabajo era 
un acopio de los discursos pronunciados por el líder movimien-
tista, que el autor los presentaba desglosados por temas, a fin de 
que sea accesible e inteligible para el pueblo. Años más tarde, se 
distribuyó masivamente una biografía de Paz Estenssoro, ilustrada 
por Jorge Coímbra Ojopi. Asimismo, Gamaliel Churata, el gran 
escritor peruano, fue contratado por el Gobierno para corregir el 
libro Discursos parlamentarios de Paz Estenssoro.229 Según el crítico 
Mario Monje Pando:

[…] durante las primeras épocas de las luchas del mnr, el grupo 
dirigente se había impuesto la tarea de agrandar la figura de Paz, y 
sus hombres más brillantes trabajaron en equipo los discursos que 
él pronunció, los manifiestos que él firmó y las tesis que aparecían 
como si hubiesen sido proyectados exclusivamente por su persona. 
Tenía una extraordinaria facultad expositora para esta finalidad.230 

227	 Pututu, La Paz, “Una gran conferencia del Presidente Paz Estenssoro”, 27 
de febrero de 1954, p. 13.

228	 Ibídem.
229	 Mariano Baptista Gumucio, Víctor Paz Estenssoro. Testimonios…, p. 11.
230	 Ibídem, p. 51.



211RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

De igual manera, fueron publicadas desde el Gobierno his-
torietas ilustradas sobre la historia de Bolivia, iniciando con el 
incario, la conquista y el coloniaje, pasando por la guerra por 
la independencia y la penetración del imperialismo, destacando 
capítulos sobre la así llamada “victoria nacional”, presentando a 
Bolivia a la vanguardia de América “en la lucha por su segunda 
independencia, por su independencia económica”, y terminando 
con el capítulo “El Futuro”. Las imágenes de esa producción 
impresa mostraban que:

[…] el tractor y la segadora remplazaron el arado de palo y a la 
rudimentaria hoz, el libro de lectura al látigo de gamonal, viviendas 
higiénicas amplias a las antiguas chozas de barro […] en fin, el pue-
blo trabajaba cada vez más para él mismo, dentro de una sociedad 
racional que no obraba únicamente en función de frío cálculo del 
antiguo explotador capitalista.231

El propósito de tal expansión propagandística fue enseñar en 
las escuelas y al pueblo en general sobre “la lucha del Partido que 
hizo posible esa realidad, el mnr y la vida legendaria del líder 
que encauzó esa lucha, el hombre de voluntad inflexible que supo 
interpretar con justeza las aspiraciones de los oprimidos: Víctor 
Paz Estenssoro”.232

En una democracia populista, el Gobierno y el jefe tratan 
de identificarse principalmente con las masas; ese es uno de 
sus elementos ideológicos principales, en el que predomina “la 
identidad jefe-pueblo-Gobierno-Estado”.233 En Bolivia, en el 
periodo nacionalista revolucionario de la década de 1950, se ins-
tituyó un verdadero culto al presidente de la República, debido 
a la preocupación constante y prioritaria por la legitimación de 
las estructuras y de las líneas políticas del poder, personificado 
por Paz Estenssoro. Se creó así una verdadera religión cívica que 

231	 Pututu, La Paz, “El derecho histórico del indio a la tierra propia”, 8 de 
mayo de 1954, p. 30.

232	 Ibídem.
233	 Octavio Ianni, “Populismo y relaciones de clase…”, p. 142.



212 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

proclamaba al presidente como “Salvador Nacional”, “Redentor 
de las Masas”, el que merece “adoración de las masas”, el que 
junto al partido se convirtió en “los instrumentos que llevarían a 
la realidad sus aspiraciones”.234 Se afirmaba que “Un gran pueblo, 
en busca de su destino, halló al hombre, al líder, capaz de iden-
tificarse plenamente con sus deseos y aspiraciones y de actuar en 
una comunión absoluta con las masas que habían depositado su 
fe en su conducción”.235

Por otra parte, en el pie de una fotografía que acompañaba 
una nota sobre el homenaje del 6 de Agosto, en 1954, se reforzaba 
la idea de que “el compañero indio que estuvo siempre a planos 
inferiores tiene ahora voz. La voz que le impulsa a agradecer a su 
auténtico salvador: El Jefe”.236 La fotografía fue el medio propa-
gandístico de mayor despliegue a partir de la Revolución de 1952, 
teniendo en cuenta no solo su capacidad de llegar a amplias capas 
de la población y transmitir el mensaje legitimador del Gobierno y 
de su líder político, sino también porque el propio Paz Estenssoro 
era un apasionado fotógrafo. La fotografía publicada en medios 
de comunicación impresos y en libros abrió de ese modo una 
nueva época de propaganda política. El producto publicitario más 
importante ha sido el famoso Álbum de la Revolución, obra con 159 
fotos que acompañan todas las noticias relacionadas con la vida y 
las actividades del presidente y, sobre todo, con aquellos hechos 
trascendentales de la historia nacional, como la reforma agraria 
y la nacionalización de las minas. “Todo ello revela la urgencia 
con que se emprendió el esfuerzo estatal mediado por el mnr de 
elaborar una visión coherente y duradera del proceso histórico 
que acababan de protagonizar.”237

234	 Pututu, La Paz, “El derecho histórico del indio a la tierra propia”, 8 de 
mayo de 1954, p. 30.

235	 Ibídem.
236	 Pututu, La Paz, 6 de agosto de 1954.
237	 Silvia Rivera Cusicanqui, “El mito de la pertenencia de Bolivia…”, en Silvia 

Rivera Cusicanqui, Sociología de la imagen. Miradas ch’ixi desde la historia 
andina, Tinta Limón, Buenos Aires, 2015, p. 109.



213RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

Lo mismo se puede decir sobre las publicaciones en el medio 
impreso Pututu, donde las fotos difundidas aparecen con sugestivos 
y atrayentes textos para reforzar y explicar los acontecimientos 
oficiales. Es el caso del material de prensa sobre la Reforma Agraria 
de 1952, ilustrado con fotografías en las que, por ejemplo, Paz 
Estenssoro posa junto a los miembros de la Comisión de Refor-
ma Agraria: “Examinan complacidos el duro trabajo de 4 meses”, 
dice el subtítulo.238 Esa serie de fotos, con sus respectivos textos 
descriptivos, así como muestra al primer mandatario y dice: “entre 
aclamaciones del campesinado estampa la firma en el histórico 
documento”, deja ver a los miembros de su Gobierno, entre ellos 
el ministro de Economía, que “estampa su firma visiblemente 
complacido”; el canciller de la República, que “firma y cumple un 
viejo anhelo”; el ministro de Asuntos Campesinos, que “suscribe 
el decreto que libera a dos millones y medio de campesinos”; el 
ministro de Obras Públicas, que afirma “no más injusticia para el 
nativo”; y el ministro de Agricultura, en el “momento emocionante 
del acto de Ucureña”.

Igualmente son para destacar las fotos de la lectura del co-
rrespondiente decreto, por Guevara Arze y Paz Estenssoro, en 
la “histórica tribuna oficial”, con el texto “No más latigazos del 
latifundista sobre las espaldas del trabajador”; la foto del presi-
dente en el estadio de La Paz, donde “dio cuenta al pueblo del 
transcendental acto de Ucureña”; y la foto de los campesinos en 
Ucureña, que “exteriorizaron su gratitud entregando significativos 
regalos a Su Excelencia”.239 Los textos al pie de las fotos de otros 
actos también son muy llamativos: “Gigantesca concentración […] 
gentes de la montaña, del valle, y del llano”, “El camino […] todos 
los caminos conducen a Ucureña”, “A Ucureña […] nada importa 
la distancia. Hay que estar presente”.240 Aunque no se conoce el 
nombre del fotógrafo del Álbum de la Revolución, sí se sabe, en 
cambio, quién tomó las fotos en Ucureña: Gustavo Thorlichen, 

238	 Pututu, La Paz, 6 de agosto de 1954.
239	 Ibídem.
240	 Pututu, La Paz, 8 de agosto de 1953, pp. 13-14.



214 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

artista alemán, nacionalizado en Argentina. Él obtuvo treinta cap-
turas de Ucureña, que se publicaron en el medio impreso Pututu y 
formaron parte de la exposición fotográfica “El Indio”, realizada 
en 1953 en la sala de arte de la Municipalidad de La Paz.241

Son muchas las fotos en las que el presidente Paz Estenssoro 
aparece posando, conversando, abrazando a la gente, bailando 
con los indígenas y los obreros, y compartiendo junto a miembros 
del partido. Justamente eso lo hacía más humano, más accesible, 
más próximo al pueblo; incluso llegó a compartir sus momentos 
privados con el pueblo, como sucedió en su cumpleaños de 1953, 
cuando en La Paz se le “tributó el homenaje más apoteósico” de 
la historia nacional.242 Al respecto, la prensa habló de la “espon-
taneidad de la adhesión colectiva” de miles de ciudadanos, de las 
masas humanas que ingresaban al Palacio de Gobierno, de la re-
lación íntima y recíproca entre el jefe de Estado con su pueblo, de 
la celebración a un hombre público en un acontecimiento libre de 
“ningún incentivo material, […] ninguna iniciativa ni dirección”, 
subrayando que las personas estuvieron en dicho palacio “porque 
querían, simplemente abrazar, felicitar y cuando menos tocar 
al líder”.243 Las numerosas fotos de esa celebración pública del 
cumpleaños de Paz Estenssoro (2 de octubre) han sido publicadas 
en la prensa con textos a pie de fotos que refuerzan el mensaje de 
la “espontaneidad del pueblo”: “El pueblo se volcó en el Palacio 
de Gobierno ansioso de reiterarle su fe y su cariño”, “Afecto de 
la gente humilde […] En Palacio no hay distinciones, todos son 
bienvenidos”, “Confianza y cariño […] todos quieren abrazarle, y 
cuando llegan a él lo hacen con verdadera emoción y sinceridad”, 
“El campesino, exteriorizando su gratitud, recorrió cientos de 
kilómetros para abrazar al Jefe de Estado”.244

241	 Pututu, La Paz, “Thorlichen y el indio” (fotografía), 22 de agosto de 1953, 
p. 23.

242	 Pututu, La Paz, “Nombres que hacen historia: Víctor Paz Estenssoro”, 10 
de octubre de 1953, pp. 15-17.

243	 Ibídem.
244	 Ibídem.



215RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

Paz Estenssoro, líder del mnr y presidente de la República, 
recibió varios títulos honoríficos de parte del propio partido, de 
distintas instituciones, de sindicatos y de organizaciones sociales. 
Uno de los títulos honoríficos más importantes fue, sin duda, el de 
Libertador Económico de Bolivia, el cual se le adjudicó en 1952 
después de la firma del acta del Decreto Supremo de Naciona-
lización de las Minas, en la cima del Cerro Rico de Potosí, y fue 
confirmado en 1954, en Sucre, en la Casa de la Libertad. También 
fue nombrado Jefe de la Revolución Nacional, Conductor de la 
Revolución y Constructor de la Nueva Bolivia. Recibió igualmente 
el título de doctor honoris causa de la Universidad San Francisco 
Xavier. Asimismo, los trabajadores de Yacimientos Petrolíferos 
Fiscales Bolivianos lo reconocieron como el Primer Petrolero de 
Bolivia, los profesores que concurrieron a los cursos de temporada 
o verano lo nombraron Primer Maestro de Bolivia, los partici-
pantes en la Fiesta Nacional de la Juventud lo llamaron Primer 
Deportista de Bolivia245 y en el ii Congreso Fabril lo distinguieron 
como el Primer Trabajador de la República, entre muchas otras 
deferencias. Es innegable que Paz Estenssoro, tan importante 
político boliviano, ha recibido tales títulos y reconocimientos por 
haber logrado introducir en el país significativas reformas políti-
cas, económicas y sociales, las cuales han provocado el amor del 
pueblo y lo han convertido en uno de los más populares líderes 
latinoamericanos de la década de 1950. 

La imagen de Paz Estenssoro está vinculada, incluso hasta 
ahora, al símbolo del mnr: la “v” de la victoria, la “v” de Víctor 
(nombre de pila del entonces presidente), formada con el dedo 
índice y el dedo anular de la mano derecha levantados. Ese símbolo 
ha sido imitado del saludo de Winston Churchill, manifestado 
durante la Segunda Guerra Mundial, y, posiblemente, de Perón, 
a quien Paz Estenssoro conoció durante su exilio en Argentina en 
el sexenio anterior a 1952. 

245	 Según el Decreto Supremo de 30 de abril de 1954, los impuestos que 
gravaban los espectáculos deportivos fueron reducidos.



216 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Según Antezana Ergueta, “en las elecciones de 6 de mayo de 
1951 […] los movimientistas se saludaban haciendo la ‘v’”.246 El di-
seño del signo de la “v” utilizado durante distintas manifestaciones 
políticas del mnr se distinguía de otros por las alas tiahuanacotas 
que aparecieron después de la Revolución Nacional de 1952, en 
alusión al glorioso pasado preincaico de Bolivia.

El uso del “v” tuvo un significado especial en momentos de 
prueba, como después del fracasado golpe de Estado de la Falange 
Socialista Boliviana, cuando “Con la “v” en lo alto […] Mineros, 
petroleros, gentes de clase media y campesinos durante cuatro 
horas sin interrupción, pese a la llovizna persistente desfilan ante 
el líder de la Revolución Dr. Paz Estenssoro”.247 Por otra parte, 
en los festejos cívicos, los milicianos y los miembros de los sindi-
catos y de los comandos del mnr desfilaban ante la tribuna donde 
se encontraban los altos miembros del Gobierno y, sobre todo, 
el presidente de la República haciendo el característico paso de 
parada y con la mano en alto haciendo la “v”:

246	 Luis Antezana Ergueta, Historia secreta…, p. 1657.
247	 Pututu, La Paz, “Nueva Aventura Falangista”, 21 de noviembre 1953, p. 5.

Álbum de la Revolución: 128 años de lucha por la independencia de Bolivia. 



217RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

En el curso del desfile se escucharon constantes vítores al Jefe de 
la Revolución Nacional y a sus ministros obreros; y al pasar frente 
a los balcones del Palacio, los trabadores saludaban a su presidente 
con la característica “v” de la victoria hecha con la mano.248

Ese gesto también se utilizó para saludar a los miembros del 
partido y del Gobierno durante las visitas de las delegaciones 
oficiales: “desde [los] balcones se los saludaba con el signo caracte-
rístico del movimiento ‘v’”; “a tiempo que pasaba la comitiva […] 
los otros trabajadores del campo hacían el simbólico signo de la 
‘v’”.249 No solo mostraba lealtad con el Gobierno, con el partido 
y con su jefe, sino reciprocidad: el presidente de la República 
respondía con idéntico gesto, el cual significaba compromiso y 
complicidad con el pueblo, en su propósito de identificarse con 
las masas.250

El símbolo de la “v” fue un componente indispensable duran-
te los rituales políticos estatales. Los actos oficiales comenzaban 
entonando el himno nacional, con los presentes puestos de pie y 
haciendo el saludo de la “v” del mnr. Asimismo, después de los 
actos de juramento, también se hacía ese saludo, que terminó in-
mortalizado en las fotos donde obreros, campesinos y miembros 
de los comandos del mnr posaban junto al presidente. La prensa 
oficialista denominó a ese gesto simbólico: “la clásica ‘v’” o “el sa-
ludo nacional”. En tal sentido, el pie de una de las fotografías men-
cionaba la “v” y el himno patrio, como un momento inolvidable.

De lo anterior es posible deducir que la relación simbólica 
que se intentó establecer mediante aquel gesto simbólico entre 
el pueblo (nación), el partido y su jefe era un signo identitario 
“jefe-pueblo-Gobierno-Estado”; un símbolo que unía a quienes 
creían y obedecían al jefe-Gobierno-Estado y excluía a los que no 
pertenecían a esa comunidad de creyentes, es decir, a las fuerzas 
no populistas.

248	 Pututu, La Paz, “Entusiasta acogida tuvo en Machacamarca el vice-
Presidente de la República”, 8 de mayo de 1954, p. 15.

249	 Luis Antezana Ergueta, Historia secreta…, p. 1657.
250	 Octavio Ianni, “Populismo y relaciones de clase…”, p. 142.



218 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Conclusiones

La Revolución Nacional de 1952 fue anunciada como el “cambio 
revolucionario”, referido también a una importante transforma-
ción en cuanto a propaganda política, que incluso empezó antes 
de que el mnr llegara al poder. Parte destacada de la propaganda 
política fueron los actos, las ceremonias y los rituales políticos, 
que a su vez se convirtieron en instrumentos de control político 
y social, así como en el vehículo simbólico para demostrar lealtad 
al nuevo Gobierno. El Gobierno del mnr se empeñó en crear 
un nuevo procedimiento ceremonial revolucionario y, por medio 
de rituales propios de la revolución, reforzaba simbólicamente el 
vínculo con sus bases sociales.

Una de las características de dicho despliegue propagandístico 
fueron las multitudinarias marchas con participación abrumado-
ra de los representantes de diferentes fuerzas sociales afines a la 
Revolución de 1952, desde el primer acto performativo por la 
llegada de Paz Estenssoro a La Paz, el 15 de abril de 1952. Ese 
primer espectáculo político plasmó el contenido populista del 
ritual político y marcó el programa simbólico del nuevo Gobier-
no, enfocado en proyectar la imagen del líder revolucionario y su 
relación simbólica con el pueblo.

Los actos simbólicos de mayor envergadura de la Revolución 
Nacional, como la firma del Decreto Supremo de Nacionalización 
de las Minas y del Decreto Supremo de Reforma Agraria, fueron 
desarrollados en lugares que representaban la lucha del pueblo 
contra la oligarquía: en Catavi, en el Campo de María Barzola, 
en recuerdo de la masacre de los mineros ocurrida en 1942; y en 
Ucureña, considerada el centro mítico del movimiento campesino. 
El complicado programa elaborado para esas ocasiones incluía la 
difusión de mensajes propagandísticos, reforzados por los medios 
visuales y auditivos asociados con los movimientos contestatarios 
obreros y campesinos.

Es indudable el conteniendo nacionalista de tales actos, en los 
que se desplegaron mensajes unificadores y se fortalecieron los 



219RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

símbolos patrios como el himno nacional y la bandera, al mismo 
tiempo que se incluían elementos simbólicos indígenas por me-
dio de la vestimenta, los objetos materiales y el uso de la lengua 
nativa en los discursos políticos. Los actos masivos, con amplia 
participación de los sectores populares, pretendían demostrar el 
compromiso de diferentes sectores con el mandato del mnr y 
apelaban directamente a las masas para obtener el apoyo en sus 
políticas, fortalecer su compromiso, asegurar su lealtad y construir 
una alianza hegemónica. 

El presidente Paz Estenssoro cumplió un papel central en 
esas puestas en escena para reforzar la imagen de las medidas 
políticas promovidas por el Gobierno, firmando ante las masas 
importantes documentos y protagonizando rituales en los actos 
multitudinarios que aseguraban la persuasión de las masas. Du-
rante los actos performativos masivos en los primeros meses del 
proceso revolucionario, la ciudad de La Paz parecía estar inundada 
por una marea humana espontánea que provenía del campo, de 
las ciudades provinciales y de las capitales departamentales. Esos 
multitudinarios desfiles impactaron tanto a distintas capas de la 
población, partidarias o no del nuevo gobierno, como a numerosos 
visitantes de los países vecinos que llegaron a La Paz, básicamente 
de la izquierda y que dejaron sus memorias.

En medio de las constantes presiones al interior del mnr, 
entre su ala derecha y su ala izquierda, como también por parte 
de la rosca minero feudal derrocada y de los partidos de oposi-
ción, el pacto populista necesitaba una continua demostración y 
visibilización de su alianza con el Gobierno. En los primeros años 
de la revolución, el nuevo gobierno populista del mnr se empeñó 
en realizar rituales públicos de juramento para demostrar, por un 
lado, la popularidad del partido y, por el otro, tanto la adhesión 
como la fidelidad de los distintos sectores y grupos sociales con 
su política y con la causa revolucionaria. Esos rituales tuvieron 
lugar en el Palacio de Gobierno, que se abría para los visitantes 
de distintos lugares del país, y durante las visitas oficiales a las 
provincias. Dado que el objetivo fundamental de esos actos era 



220 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

garantizar y exteriorizar, mediante procedimientos rituales, una 
actitud de lealtad y de fidelidad a la causa revolucionaria, tales 
actos se realizaban en una variedad de escenarios, donde se de-
sarrollaba una nueva ritualidad “revolucionaria”, sin descartar el 
uso de los procedimientos cívico-religiosos sacralizadores que, si 
bien formaban parte de la tradicional fórmula ritual republicana, 
ahora simbolizaban la fidelidad al Estado, a su líder y al partido.

El calendario cívico fue ampliado con nuevas fechas de ce-
lebración y feriados nacionales. Así, por ejemplo, partir de 1952 
se incluyó el 31 de octubre como el Día de la Nacionalización de 
las Minas, entre otros momentos conmemorativos importantes, 
a fin de resaltar los acontecimientos vinculados con la revolución 
nacional. Igualmente, se hizo una apropiación del espacio festivo 
tradicional del 6 de Agosto y de las efemérides departamentales 
relacionadas con las conmemoraciones de los gritos libertarios, 
con el propósito de ampliar los espacios políticos del nuevo Go-
bierno y de reconciliar los intereses y las identidades regionales 
en nombre del Estado populista, concebido como gestor de la 
nacionalidad. Fue de esa manera que el proceso de independen-
cia quedó vinculado con el discurso de la Revolución Nacional 
de 1952 como la segunda independencia. No obstante, después 
de ese año, la tendencia fue reemplazar la conmemoración del 6 
de Agosto, una fiesta nacional aglutinadora, por la del 9 de Abril, 
caracterizada por una pomposa marcha con participación de dis-
tintos sectores sociales y sindicales, mostrando el gran poder de 
convocatoria del Gobierno.

La reelaboración del calendario cívico estuvo acompañada 
igualmente por la inclusión de fechas conmemorativas en ho-
menaje a otros héroes nacionales, tanto líderes indígenas como 
mártires del sexenio previo al nacionalismo revolucionario, entre 
ellos Busch, Villarroel y Barzola. Los héroes, como símbolos 
revolucionarios, pasaron a formar parte del discurso político 
del mnr, reforzando asimismo la imagen de su máximo héroe 
como: el líder y Jefe de la Revolución Nacional, el Libertador 
Económico de Bolivia, el Jefe de la Revolución Nacional, el 



221RITUALES, CEREMONIAS Y SÍMBOLOS POLÍTICOS

Conductor de la Revolución y el Constructor de la Nueva Bolivia, 
siendo por ello glorificado y elogiado en los actos públicos, en 
los discursos, en las numerosas publicaciones, en las fotografías 
y en las filmaciones. 

El Gobierno se reapropió, además, de los espacios políticos 
construidos por distintos sectores populares y por otros grupos 
sociales, sea en congresos, seminarios y reuniones o en aniversa-
rios y celebraciones, en la perspectiva de reforzar su compromiso 
con la revolución, con el Gobierno, con el partido y con su líder. 
El pacto populista entre el Gobierno de Paz Estenssoro y las 
masas quedó especialmente reflejado durante los festejos del 1 
de Mayo, cuando se quería mostrar al mnr como el partido del 
proletariado y al Gobierno como un gobierno proletario para 
los fines propagandísticos necesarios de legitimación del poder. 
El desfile conjunto entre miembros del mnr y miembros de los 
sindicatos de obreros y de campesinos sirvió para reafirmar su 
fe revolucionaria y confirmar su estrecha ligazón con el régimen 
de Paz Estenssoro.

Por otra parte, el conocido símbolo de la “v” fue el gesto y 
el símbolo de la victoria de la revolución, y del propio Paz Es-
tenssoro, en evocación de su nombre: Víctor. Usado en el saludo 
del partido, ese símbolo se convirtió en el saludo nacional, ese 
que unía y separaba, que convocaba y apartaba, que establecía 
una relación simbólica entre el pueblo (nación), el partido y su 
jefe. En el intento de convertir la “v” del mnr en símbolo na-
cional y dar mayor énfasis a la simbología nacional tradicional, 
el Gobierno incorporó símbolos tiahuanacotas en su diseño, 
proyectándolo así como ícono con memoria histórica. Un papel 
importante en esa y en otras construcciones propagandísticas 
fue desarrollado por la Subsecretaría de Prensa, Información 
y Cultura, instancia encargada de organizar y de controlar las 
publicaciones impresas y las producciones radiales, audiovisuales 
y culturales del Gobierno.

En suma, los fenómenos icónicos, simbólicos y rituales insti-
tucionalizados en el lenguaje y en la práctica propagandística del 



222 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

gobierno populista del mnr en Bolivia tuvieron los propósitos de 
incitar el compromiso y la lealtad de los grupos sociales con los 
procesos de cambio y la transformación revolucionaria, de crear 
una comunidad simbólica y de reafirmar la identidad nacional 
construida a partir de la lealtad con el proceso revolucionario 
encabezado por el mnr y por su líder. Sin ninguna duda, ese im-
portante proceso revolucionario se caracterizó por su complejidad 
en el campo de lo simbólico, expresada por medio de una nueva 
ritualidad, de una nueva simbología, del manejo del calendario 
cívico y de la construcción de la imagen de Paz Estenssoro en 
tanto líder populista.



[223]

Introducción

La fiesta del 1 de Mayo en Bolivia tiene una larga historia y es 
considerada una manifestación de protesta contra la explotación 
capitalista y el espacio de demandas políticas, económicas y so-
ciales. A lo largo del siglo xx, distintos actores sociales adaptaron 
ese espacio para poner en escena el imaginario de los trabajadores, 
con sus discursos, su lenguaje y su simbología, disputándolo o 
compartiéndolo con el oficialismo, pugnando por el protagonismo 
político y representativo. En ese contexto, se visibilizaron también 
alianzas y coaliciones entre distintos movimientos sociales, grupos 
y partidos políticos, así como tensiones entre los diferentes sectores 
del movimiento obrero-popular y entre sus líderes. 

Erick Hobsbawn dejó una importante reflexión sobre la 
celebración de la fiesta del 1 de Mayo, cuya característica más 
importante es su universalismo, por su reconocimiento en nu-
merosos países del mundo.1 El célebre historiador recalcó que 
esa festividad no formaba parte de una tradición inventada y 

1	 Eric Hobsbawm, “La transformación de los rituales obreros”, en El mundo 
del trabajo. Estudios históricos sobre la formación y evolución de la clase obrera, 
Crítica, Barcelona, 1987, pp. 92-117.

Puesta en escena y ritualidad
del 1 de Mayo



224 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

establecida desde arriba, sino que surgió como representación 
colectiva del movimiento obrero y disputó su lugar en el calendario 
festivo religioso-cívico con fechas tan importantes como el 25 de 
diciembre y el 1 de enero.

En América Latina, la fiesta del 1 de Mayo tuvo una peculiar 
relevancia y sufrió significativas modificaciones en el siglo xx, lo 
que provocó el interés de historiadores especializados en historia 
política y representaciones sociales de ese siglo. Entre la produc-
ción académica sobre el tema sobresalen los trabajos realizados por 
historiadores argentinos, debido a que en Argentina, a diferencia 
de otros países de Latinoamérica, tal conmemoración fue esta-
blecida inmediatamente después de lo decretado en el Congreso 
Socialista en París (1889).2 Así, en 1986, Osvaldo Arias situó la 
celebración del 1 de Mayo como tema principal de su artículo en 
la revista Nueva Sociedad.3 Un paso previo importante fue la publi-
cación del libro Historia del 1° de Mayo, de Maurice Dommanget, 
sindicalista francés e historiador del movimiento obrero; su obra, 
traducida al español en 1956, daba cuenta de los orígenes y de las 
características de la festividad obrera.4 Otra trabajo destacado es 
El mundo del trabajo. Estudios históricos sobre la formación y evolución 
de la clase obrera, de Eric Hobsbawm, que dedicó el capítulo “La 
transformación de los rituales obreros” a la fiesta del 1 de Mayo, 
proporcionando a la vez elementos teóricos para futuras investi-
gaciones en Latinoamérica.5 Para Hobsbawm, en tanto festividad 
propiamente obrera convertida en tradición, y como cualquier 

2	 Francisco Jerónimo Reyes, “De la velada de club a la estética de los cortejos. 
La construcción del 1 de Mayo socialista en la Argentina finisecular (1894-
1900)”, Boletín del Instituto de Historia Argentina y Americana “Dr. Emilio 
Ravignani, 44 (2016), pp. 42-77.

3	 Osvaldo Arias, “¿Fiesta o protesta popular? El 1º de Mayo en América 
Latina”, Nueva Sociedad, 83 (1986), pp. 66-74.

4	 Maurice Dommanget, Historia del 1° de Mayo, Americalee, Buenos Aires, 
1956.

5	 Eric Hobsbawm, El mundo del trabajo. Estudios históricos sobre la formación 
y evolución de la clase obrera, Crítica, Barcelona, 1987. Véase también Eric 
Hobsbawm, Worlds of labour: Further studies in the history of labor, Weidenfeld 
and Nicolson, Londres, 1984. 



225PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

práctica social, el 1 de Mayo necesitaba crear rituales complejos 
y a la vez simbólicos.

En la década de 1990, Aníbal Viguera se acercó al tema de la 
celebración obrera a partir del concepto “invención de la tradi-
ción” acuñado por Hobsbawm. Lo hizo para interpretar la fiesta 
del 1 de Mayo desde el análisis de las simbologías y de los rituales 
propios del movimiento obrero y de los partidos de izquierda. El 
autor observó las características y la evolución del sentido de tal 
celebración desde principios del siglo xix hasta la época de Perón 
(1946-1955), con el propósito de entender los mecanismos de 
coopción del movimiento obrero por los sectores dominantes. 
Según Viguera, la fiesta del 1 de Mayo en Argentina nunca tuvo 
un sentido contestatario y, acudiendo otra vez a Hobsbawn, ex-
plicó que esta era “la autopresentación de una clase”; en esa línea 
de reflexión, planteó el estudio de dicha celebración como una 
“forma más de la participación popular”6 y desde la perspectiva 
de la cultura política de los sectores populares.

Matilde Rocca también fundamentó su trabajo en el concep-
to de “invención de la tradición” de Hobsbawn y, a partir de él, 
analizó la imagen creada por la prensa argentina, sobre todo por 
el diario La Nación en los primeros años de la celebración del 1 
de Mayo (1890-1895) en Argentina. La autora concluyó que la 
imagen proyectada por la prensa evolucionó de la “negativa” como 
“fiesta temible” a la de “fiesta pacífica”, por la popularización de 
la festividad y, cada vez más, del movimiento obrero.7

La celebración del 1 de Mayo en la época de Perón continuó 
produciendo un interés especial en los historiadores. En tal sentido, 
la publicación de Mariano Ben Plotkin (que tuvo dos ediciones), en 
particular su capítulo “1º de Mayo y 17 de Octubre: el origen de 
dos rituales”, ha marcado un hito en cuanto a la interpretación de 

6	 Aníbal Viguera, “El primero de mayo en Buenos Aires, 1890-1950: evo-
lución y usos de una tradición”, Boletín del Instituto de Historia Argentina y 
Americana “Dr. Emilio Ravigniani”, tercera serie, vol. 3, n.° 1 (1991), p. 61.

7	 Matilde Rocca, “Recepción de la cuestión social e invención de una tra-
dición. Un análisis respecto del primero de mayo y el diario La Nación 
(1890-1895)”, Question, vol. 1, n.° 11 (2006).



226 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

esa fiesta en el contexto del peronismo como fenómeno político-
social, tejiendo relaciones entre líder, Estado y movimiento obrero 
para generar el consenso sobre la idea de refundación del país bajo 
el liderazgo de Perón.8 El análisis del autor profundiza en cómo 
el Estado argentino utilizó mecanismos simbólicos, manipulan-
do y apropiándose de los rituales políticos preestablecidos y del 
espacio festivo del 1 de Mayo. En la misma línea investigativa 
de Plotkin, las autoras Mirta Zaida Lobato, María Damilakou y 
Lizel Tornay indagaron acerca de la relación entre rituales, acción 
política y belleza femenina durante el peronismo, y sobre cómo 
se transformó la representación de la mujer obrera, refiriéndose 
al novedoso ritual de la elección la Reina Nacional de Trabajo en 
el escenario teatralizado de la fiesta del 1 de Mayo.9

Entre los últimos trabajos está el de Lucas Poy, que retomó el 
tema de las primeras manifestaciones festivas del 1 de Mayo (1890-
1895) para indagar sobre las luchas políticas que intervinieron en 
el movimiento obrero.10

Está claro que la historiografía argentina ha sido pionera en 
los estudios sobre el tema de la fiesta del 1 de Mayo a nivel latino-
americano. Sin embargo, investigaciones similares aparecieron en 
países como México, Colombia y Perú, entre otros. Dado que es 
difícil abarcar toda la vasta producción, aquí se toman solo algunos 
trabajos. Uno de ellos es el de Miguel Rodríguez, cuyo estudio está 
enfocado en la evolución de la fiesta del 1 de Mayo en México, 
desde que se estableció a finales del siglo xix hasta mediados del 
siglo xx, cuando se consolidó como festividad nacional; el autor 
también analizó cómo los símbolos de nacionalismo reemplazaron 

8	 Mariano Ben Plotkin, “1º de Mayo y 17 de Octubre: el origen de dos ri-
tuales”, en Mariano Ben Plotkin, Mañana es San Perón: propaganda, rituales 
políticos y educación en el régimen peronista (1946-1955), Editorial de la Uni-
versidad Nacional Tres de Febrero, Buenos Aires, 2013.

9	 Mirta Zaida Lobato, María Damilakou y Lizel Tornay, “Las reinas del 
trabajo bajo el peronismo”, en Belleza, virtud y poder en la Argentina del siglo 
xx, Biblos, Buenos Aires, 2005.

10	 Lucas Poy, “Socialismos y anarquismos en los orígenes del Primero de 
Mayo en Argentina (1890-1895)”, Trabajadores, 2 (2011), pp. 27-57.



227PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

el sentido internacional de la fiesta.11 Salvador Maldonado Aranda 
siguió la misma línea y, en su propósito de reconstruir los cambios 
en la celebración del 1 de Mayo en México, indagó acerca del papel 
del corporativismo mexicano a partir del análisis de los discursos, 
de las posiciones y de las alianzas entre el movimiento obrero 
mexicano y el Estado. El autor partió de la idea de que el Día del 
Trabajo12 es un producto ideológico de la cultura nacional pos-
revolucionaria y que está conectado con la formación del Estado 
nacional. A diferencia de otros autores, el análisis de Maldonado 
Aranda llegó hasta la década de 1980, cuando se produjeron rea-
justes económicos neoliberales y, a la vez, después de décadas de 
haber sido apropiado por el Estado, el espacio de celebración del 
1 de Mayo fue recuperado como lugar de protesta de los movi-
mientos populares contra esas nuevas políticas que rompían las 
“lógicas de las relaciones históricas establecidas entre el Estado, 
la clase obrera y el sector empresarial”.13 

Entre las investigaciones sobre el origen de la fiesta del 1 
de Mayo en Perú está la de Gonzalo Espino Relucé, en la que 
se analiza cómo la formación del círculo cultural y los discursos 
producidos en el contexto peruano de la primera celebración cons-
tituyeron un punto inicial en la creación de la cultura obrera como 
proyecto alternativo a la cultura hegemónica.14 Los orígenes de 
esa celebración en Colombia, donde la consolidación de la fiesta 
del 1 de Mayo fue mucho más tardía, es el tema de investigación 
de Nubia Espinosa. Uno de puntos destacados de su trabajo es el 
análisis de las relaciones entre los obreros y los empresarios, mar-
cadas tanto por el paternalismo evidenciado durante los primeros 

11	 Miguel Rodríguez, “Chicago y los charros: ritos y fiestas de primero de 
Mayo en la ciudad de México”, Historia mexicana, xlv, 2 (1995), pp. 383-421. 
Sobre el tema, véase también Anna Ribera Carbó, “El primero de mayo en 
la ciudad de México en los tiempos de la revolución”, Andes, 17 (2006).

12	 También denominado Día del Trabajador.
13	 Salvador Maldonado Aranda, “Las ceremonias del primero de Mayo en 

el cambio político mexicano”, Relaciones. Estudios de historia y sociedad, 107 
(2006), p. 92.

14	 Gonzalo Espino Relucé, “La pascua roja. El primero de mayo de 1905 y los 
textos de la profanación”, Investigaciones Sociales, 17 (2006), pp. 413-433.



228 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

años de su celebración como por la actitud de la Iglesia frente a 
dicha celebración: desde la negación de bendecir la bandera del 
trabajo que llevaban los obreros colombianos al desfile de 1917 
hasta los intentos, con el apoyo de los empresarios, de cambiar la 
fecha de celebración o de crear celebraciones paralelas.15

Las referencias sobre la fiesta del 1 de Mayo en Bolivia están 
presentes, por ejemplo, en trabajos más amplios dedicados a la 
historia política o al movimiento obrero, como el de Guillermo 
Lora, Historia del Movimiento Obrero Boliviano (varios tomos);16 en 
publicaciones sobre la historia del movimiento anarquista, entre 
ellas las de Zulema Lehm y Silvia Rivera Cusicanqui (1988),17 y de 
Huáscar Rodríguez García (2010);18 o en testimonios de integran-
tes de los sindicatos femeninos vinculados con el anarquismo.19 Los 
últimos años de celebración de la fiesta del 1 de Mayo en Bolivia 
han sido igualmente tomados por Ivanna Margarucci, quien se ha 
dedicado al estudio del movimiento anarquista boliviano y, además, 
ha utilizado novedosas fuentes producidas por grupos anarquistas 
de Bolivia y de Argentina para publicar un representativo artículo 
acerca del primer festejo de esa conmemoración.20

15	 Nubia Espinosa Moreno, “El surgimiento de la celebración del Primero 
de Mayo en Colombia. 1910-1926”, Goliardos, xii (2010), pp. 65-97.

16	 Guillermo Lora, Historia del Movimiento Obrero Boliviano. 1848-1900, t. i, 
Los Amigos del Libro, La Paz, 1966; Historia del Movimiento Obrero Boli-
viano. 1900-1923, t. ii, Los Amigos del Libro, La Paz, 1969; Historia del 
Movimiento Obrero Boliviano. 1923-1933, t. iii, Los Amigos del Libro, La 
Paz, 1970; Historia del Movimiento Obrero Boliviano, 1933-1944, t. iv, Los 
Amigos del Libro, La Paz, 1971; Historia del Movimiento Obrero Boliviano. 
1952-1964, t. v, Ediciones Masas, La Paz, 1979; e Historia del Movimiento 
Obrero Boliviano. 1964-1974, t. vi, Ediciones Masas, La Paz, 1980.

17	 Zulema Lehm y Silvia Rivera Cusicanqui, Los artesanos libertarios y la ética 
del trabajo, Ediciones del Taller de Historia Oral Andina, 1988.

18	 Huáscar Rodríguez García, La choledad antiestatal. El anarcosindicalismo en 
el movimiento obrero boliviano: 1912-1965, Libros de Anarres, Buenos Aires, 
2010.

19	 Véase, por ejemplo, Ana Cecilia Adsworth e Ineke Dibbits, Agitadoras de buen 
gusto. Historia del sindicato de culinarias 1935-1958, Tahipamu/Hisbol, 1989.

20	 Ivanna Margarucci, “Los orígenes del 1° de Mayo en Bolivia y la Unión 
Obrera 1° de Mayo de Tupiza, 1905-1907”, Anuario de Estudios Bolivianos, 
Archivísticos y Bibliográficos, vol. ii, n.° 28 (2021), 147-170.



229PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

La evolución de la fiesta del 1 de Mayo durante
la primera mitad del siglo xx

El 1 de Mayo en los países latinoamericanos y en Bolivia

Argentina fue el primer país de América Latina donde se registró 
la primera celebración del 1 de Mayo. Esa pronta aparición, a fines 
de la década de 1880, ha sido vinculada con la masiva migración y 
la expansión de las ideas revolucionarias anarquistas y socialistas 
en ese país.21 Así, el 1 de mayo de 1890, en el primer mitin en 
Buenos Aires, además de español se hablaba en diferentes idiomas 
extranjeros, principalmente italiano, francés y alemán, porque 
las personas que acudieron a ese acto pertenecían a las organi-
zaciones de orientación marxista integradas por migrantes. Los 
miembros de los antiguos gremios argentinos no participaron en 
el encuentro debido a la propagación de ideas anarquistas entre sus 
filas. De esa manera, desde el principio se notó diferencias entre 
las distintas corrientes de la izquierda.22 Actos similares tuvieron 
lugar en otras ciudades de Argentina, y estuvieron marcados por 
enardecidos discursos contestatarios, al igual que por diferencias 
entre socialistas y anarquistas: “fiesta y reclamo en unos casos, 
protesta radical en otros”.23

En 1890, en La Habana (Cuba), la conmemoración del 1 de 
Mayo contó con la presencia de una gran cantidad de trabajadores, 
muchos de ellos migrantes españoles de tendencia anarquista, pero 
la respuesta de las autoridades fue negativa. En Brasil, en cambio, 
la primera celebración se efectuó en 1891, organizada por el Par-
tido Operario, de tendencia socialista; el acontecimiento también 
recibió a un gran número de extranjeros procedentes de países con 
importante tradición anarcosindicalista: Italia, España y Portugal. 
Igualmente, de manera muy temprana, comenzó la celebración del 
1 de Mayo en diferentes ciudades de México, donde el carácter 
fue el de una fiesta mutualista, puesto que su organización fue 

21	 Osvaldo Arias, “¿Fiesta o protesta popular? El 1º de mayo…”.
22	 Lucas Poy, Socialismos y anarquismos en los orígenes del Primero de Mayo…
23	 Aníbal Viguera, El primero de mayo en Buenos Aires…, p. 62.



230 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

hecha por organizaciones de artesanos.24 Las conmemoraciones en 
países como Uruguay (1896), Chile (1898) y Perú (1905) fueron 
convocadas por organizaciones influenciadas por el anarquismo. 
En otros países, las celebraciones se dieron lugar las dos primeras 
décadas del siglo xx: Ecuador (1911), Costa Rica (1913), Colombia 
y Panamá (1916), Nicaragua (1920) y Venezuela (1924).

En Bolivia, el 1 de Mayo se celebró por primera vez en 1905, 
en Tupiza, una ciudad minera cerca de la frontera con Argentina, 
al sur de Bolivia, tal como lo anunció el periódico La Aurora Social, 
órgano de la organización anarquista Unión Obrera 1 de Mayo, 
integrada por artesanos.25 No es casual, entonces, que esa primera 
conmemoración se realizara lejos de los importantes centros urba-
nos del país, en una ciudad de contacto con el vecino país, desde 
donde llegaron hacia Bolivia libros e impresos, como también 
trotamundos revolucionarios que traían consigo novedosas ideas 
del socialismo y del anarquismo. Desde el principio, en Bolivia, 
“el 1 de Mayo se erigió […] como una instancia conmemorativa de 
gran poder simbólico”;26 de hecho, el nombre de aquella primera 
organización obrera ya mostraba una relación directa con esa fecha 
importante para las demandas obreras. Para esa misma fecha, fue 
propuesto el “primer congreso obrero de carácter socialista en 
Bolivia”,27 el cual, sin embargo, nunca se llevó a cabo; es más, esa 
primera organización obrera fue desbaratada.

A diferencia de Argentina, las numerosas organizaciones de 
trabajadores y de artesanos creadas en Bolivia a finales del siglo 
xix y principios del siglo xx se caracterizaron por sus rasgos 
mutualistas y por la influencia de parte de la Iglesia y de distintas 
fuerzas políticas, hasta los primeros años de la década de 1920.28 

24	 Osvaldo Arias, “¿Fiesta o protesta popular? El 1º de mayo…”.
25	 Ivanna Margarucci, Los orígenes del 1 de Mayo en Bolivia…, p. 153.
26	 Ivanna Margarucci, “El camino hacia la conquista de las ocho horas de 

trabajo en Perú y Bolivia, 1905-1930”, Revista Latinoamericana de Trabajo y 
Trabajadores, 1 (noviembre de 2020-abril de 2021), p. 86.

27	 Ibídem.
28	 Pilar Mendieta Parada, “Itinerarios político-intelectuales del marxismo 

en Bolivia (1880-1931)”, en Pilar Mendieta Parada y Evgenia Bridikhina, 



231PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

Precisamente, esas sociedades tomaron la iniciativa de celebrar el 
1 de Mayo a partir de las dos décadas iniciales del siglo xx. Sobre 
las primeras celebraciones en La Paz existen diferentes opinio-
nes: algunos autores sugieren que tuvieron lugar en 1906 y otros 
señalan que comenzaron entre 1907 y 1908.29

En 1908, la mutualista Sociedad de Obreros “El Porvenir” 
organizó ese festejo como acto festivo y también reivindicativo. 
El programa de celebración, que anunciaba una velada teatral y 
disertaciones de sus líderes, mostró una clara influencia del libe-
ralismo triunfante, evidenciada en los discursos con loas a los go-
bernantes liberales. Según Lora, “es evidente que estos no podían 
alcanzar a comprender en toda su profundidad el significado que 
tiene esta fecha” y que no hubo ninguna “alusión al origen mismo 
de la fiesta del Trabajo”.30 No obstante, ese autor pone el énfasis 
en la popularidad que empezó a adquirir la fecha del 1 de mayo 
para todas las organizaciones laborales, que de ahí en adelante la 
incluyeron como festejo obligatorio en sus respectivos progra-
mas y estatutos. En el programa del Centro Obrero de Estudios 
Sociales, por ejemplo, se reconoció el primer día de mayo “como 
fiesta del trabajo, solemnizándola con todo esplendor”,31 en tanto 
que la Federación Ferroviaria de Oruro la insertó en sus estatutos 
como fiesta de su institución sindical.

La fecha del 1 de mayo se convirtió en un hito simbólico tam-
bién para los jóvenes intelectuales librepensadores de la Sociedad 
Agustín Aspiazu, quienes en 1903 organizaron su primera celebra-
ción del 1 de Mayo e intentaron establecer ciertos rituales, entre 

Amanecer en rojo. Marxismo, socialismo y comunismo en Bolivia (1880-1932), 
Centro de Investigaciones Sociales-Vicepresidencia del Estado Plurinacional 
de Bolivia, La Paz, 2018.

29	 Guillermo Lora sostiene que el festejo del 1 de Mayo fue organizado por 
primera vez en 1908, mientras que Fernando Chuquimia argumenta que la 
primera celebración se estableció un año antes, en 1907. Véanse Guillermo 
Lora, Historia del Movimiento Obrero Boliviano…, t. ii, p. 217; y Fernando 
Chuquimia, Las sociedades de socorros mutuos y beneficencia en La Paz, 1883-
1920, Centro de Estudios para América Andina y Amazónica, La Paz, 2013.

30	 Guillermo Lora, Historia del Movimiento Obrero Boliviano…, t. ii, p. 217.
31	 Ibídem, p. 114.



232 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

ellos manifestaciones, desfiles y cantos. Ese año se llevó a cabo un 
acto literario musical, acompañado del canto de “La Marsellesa”, 
y una manifestación en el paseo El Prado de la ciudad de La Paz, 
con la participación de artesanos y de estudiantes del Colegio 
Ayacucho y del Colegio San Calixto, pertenecientes a dicha orga-
nización, en cuyas instalaciones, concretamente en el balcón, fla-
meaba una bandera roja. La manifestación, de alrededor de veinte 
personas, regresó a la sede de la Sociedad Agustín Aspiazu, donde 
“se sirvieron algunos pasteles y […] unas cuantas tazas de té”.32 
Al año siguiente, los miembros de esa entidad intentaron lanzar 
en la celebración “una proclama en castellano, aymara y quechua, 
explicando los alcances de la Fiesta del Trabajo”;33 la imprenta fue 
clausurada. El 1 de mayo de 1907, no obstante, aquella Sociedad 
lanzó su quinta hoja de propaganda, en la que fueron publicados 
varios artículos y se reivindicaron la “lucha por el pan” y la “lucha 
por la vida”, para “liberar al pueblo de las obsesiones capitalistas”.34

A medida que la conmemoración del 1 de Mayo se fue estable-
ciendo como fiesta obrera, la prensa nacional la visibilizó cada vez 
más mediante artículos relacionados con la fecha y, también, con 
actividades promovidas por los obreros paceños, que insistían en la 
versión festiva, tal como quedó plasmado en el programa propor-
cionado por el Centro Social de los Obreros, con predominancia 
de números musicales.35 Recién en 1912, la flamante Federación 
Obrera Internacional organizó por primera vez el numeroso des-
file del 1 de Mayo.36 Sin embargo, lo recreativo siguió formando 
parte importante de la celebración: el esquema tradicional del 
acto literario, los números musicales clásicos y la actuación de la 

32	 Ivanna Margarucci, Los orígenes del 1 de Mayo en Bolivia…, p. 148.
33	 Ibídem.
34	 Tomás Monje Gutiérrez, “Nuestra lucha” [hoja de propaganda de la So-

ciedad Agustín Aspiazu], n.° 5, 1 de mayo de 1907. Véase “Anexo i: Libros 
y folletos”, en Pilar Mendieta Parada y Evgenia Bridikhina, Amanecer en 
rojo…, 265-267.

35	 El Diario, La Paz, 1 de mayo de 1909, p. 1.
36	 Herbert S. Klein, Orígenes de la Revolución Nacional boliviana. La crisis de la 

generación de Chaco, Librería Editorial Juventud, 1968. 



233PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

Estudiantina Obrera se intercalaban con arengas políticas.37 La 
prensa liberal destacó asimismo las actividades relacionadas con la 
caridad, los juegos deportivos de foot-ball y las tradicionales veladas 
de la noche alabando “el grado de educación a que ha llegado la 
clase obrera […] su tendencia noble y altiva de alejar el marasmo 
tonto de otros años y mostrar la capacidad de sus elementos sa-
nos e ilustrados”.38 Se refería, seguramente, a las tensiones y a las 
peleas entre las asociaciones de obreros pertenecientes a distintas 
tendencias políticas, liberales y radicales, que eligieron la fecha 
del 1 de mayo para expresar los desacuerdos internos.

Cada año, en el programa festivo del 1 de Mayo se incluían 
nuevas actividades.39 Asimismo, los líderes obreros aprovechaban 
para lanzar propaganda antigubernamental, en contra de los li-
berales, como lo hizo un año antes el líder obrero de tendencia 
socialista José Vera Portocarrero, durante el juego de foot-ball.40

De la Fiesta del Trabajo a la jornada de protesta

Tal como Vera Portocarrero soñaba, que “sea para el proletariado 
boliviano el 1 de mayo de 1920 el preludio de su futura organi-
zación y su grandeza”,41 a partir de esa segunda década del siglo 
xx se produjo en Bolivia un lento cambio en la representación de 

37	 El Diario, La Paz, 1 de mayo de 1915, p. 1.
38	 La Verdad, La Paz, 1 de mayo de 1918; El Fígaro, La Paz, 4 de mayo de 

1915.
39	 “El Centro Obrero de Estudios Sociales organizó un acto literario musical, 

concurso de tiro en blanco y visita al asilo S. Ramón, baile social democrá-
tico en los salones del hotel Gisbert”. Véase La Verdad, La Paz, “Festejos 
preparados por la clase obrera”, 1 de mayo de 1918.

40	 El Fígaro, La Paz, 1 de mayo de 1917, citado en Guillermo Lora, Historia 
del Movimiento Obrero Boliviano…, t. ii, p. 148. En numerosas ocasiones, 
Lora publicó folletos y artículos en periódicos en los que hablaba sobre la 
importancia de la conmemoración del 1 de Mayo. Véase “Anexo i: Libros 
y folletos”, en Pilar Mendieta Parada y Evgenia Bridikhina, Amanecer en 
rojo…, 249-502.

41	 La Patria de Oruro, Oruro, 1 de mayo de 1920, p. 2, citado en Pilar Mendieta 
Parada y Evgenia Bridikhina, Amanecer en rojo…, p. 528.



234 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

la fiesta del 1 de Mayo, desde “Fiesta del Trabajo” hasta “fiesta 
de protesta”. Lora atribuyó ese cambio a la labor propagandística 
de los grupos marxistas, los cuales lucharon por convertir el 1 de 
mayo en día “de combate y de reafirmación revolucionaria”,42 y se 
esforzaron en demostrar el vínculo de la lucha contra el capitalismo 
y las demandas de los trabajadores bolivianos por la mejora de sus 
derechos sociales y laborales. Según Lora, “el Centro Obrero de 
Estudios Sociales, de acuerdo con su orientación marxista, con-
virtió el Primero de Mayo en bandera de agitación”.43 En efecto, 
las innumerables publicaciones promovidas por dicho Centro, 
donde se encontraban tanto marxistas como anarquistas, defendían 
la idea sobre la importancia de la celebración de esa fecha como 
fiesta de los explotados. De esa manera, siguiendo a Margarucci, 
fue iniciado el proceso de maduración de la idea de transformación 
de la celebración de fiesta a protesta.44

En esa década, mientras que las organizaciones obreras se 
alejaban de los partidos tradicionales y la influencia del marxismo 
y del anarquismo se hizo más evidente, los partidos políticos libe-
rales y republicanos no querían perder el espacio festivo del 1 de 
mayo para su propaganda política y para ejercer influencia sobre 
los obreros y los artesanos. En 1920, en esa fecha, en La Paz se 
llevó a cabo el gran mitin del Partido Republicano, ocasión en la 
que los candidatos al Parlamento fueron oficialmente presentados 
y, según la prensa republicana, donde participaron más de 4.000 
obreros. En la ciudad paceña, los obreros organizaron el desfile 
desde la zona de San Pedro hacia la plaza Venezuela, en el paseo 
El Prado, vociferando lemas políticos y desafiando así a los grupos 
contrarios.45 También se produjeron las primeras discrepancias 
entre los grupos socialistas y anarquistas por la influencia al inte-
rior del Centro Obrero de Estudios Sociales, que finalmente se 
fraccionó en Centro Obrero Internacional (1920), dirigido por los 

42	 Guillermo Lora, Historia del Movimiento Obrero Boliviano…, t. ii, p. 146.
43	 Ibídem.
44	 Ivanna Margarucci, “El camino hacia la conquista…”, p. 86.
45	 La Verdad, La Paz, “La fiesta del trabajo”, 1 de mayo de 1920, p. 2.



235PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

anarquistas, y Centro Obrero Libertario (1922), donde se reunían 
los socialistas de diferentes corrientes.

Tomás Soria, el anarquista italiano llegado a Bolivia al inicio de 
la década de 1920, criticó la intromisión del Partido Republicano 
en la organización de la celebración del 1 de Mayo, en cuanto esta 
se convirtió en “un día de adulación y aplausos”46 para el poder. 
Él también observó ese fenómeno en La Paz, donde “los gremios 
salieron a vitorear al trabajo, a Bolivia y a su presidente”,47 y en 
Tupiza, donde le sorprendió que los obreros hicieran bendecir su 
estandarte en la iglesia y tuvieran como padrino a una alta autori-
dad; todo ello le pareció “un doloroso espectáculo”.48 En palabras 
de Hobsbawn: “La similitud del nuevo movimiento socialista con 
un movimiento religioso, incluso, en los primeros años embriaga-
dores del Primero de Mayo, con un movimiento de resurgimiento 
religioso con expectativas mesiánicas, era patente”.49

En aquel tiempo, tanto liberales como republicanos inten-
taron hacer proselitismo político en las minas, entre los obreros. 
En 1920, los liberales llegaron a la mina San José para realizar 
su propaganda política, pero los mineros, que todavía estaban 
influenciados por el republicanismo, los rechazaron; era claro 
que entre los obreros y los artesanos se asentaba cada vez más la 
influencia de socialistas y de anarquistas. Esa época se caracterizó 
por una serie de huelgas, iniciadas a partir de 1918 a causa de las 
crisis económica que atravesaba Bolivia, dependiente entonces de 
la minería del estaño, lo que repercutió en la disminución de las 
exportaciones, la crisis social y el desempleo. En 1918, las huelgas 
de obreros se instalaron en los centros mineros de Llallagua y 

46	 Andrey Schelchkov y Pablo Stefanoni (coords.), Historia de las izquierdas 
bolivianas. Archivo y documentos (1920-1940), Centro de Investigaciones 
Sociales-Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia, La Paz, 
2016, p. 143.

47	 Ibídem.
48	 Ibídem.
49	 Eric Hobsbawm, “How Workers Made May Day Theirs”, Jacobin, 5 de 

enero de 2017. https://jacobin.com/2017/05/the-birth-of-a-holiday



236 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Uncía en Potosí, de Corocoro en La Paz y de Huanuni en Oruro. 
En 1919, la huelga de telegrafistas tuvo el apoyo de las asociaciones 
obreras en todas las capitales importantes de la República, debido 
a la creciente presión de los sectores obreros que demandaban 
mejores condiciones de trabajo y la jornada de ocho horas, que 
ya fueron logradas en los centros mineros.

Por otra parte, en enero de 1921 se decretó una huelga general 
y al finalizar abril se realizó la gran huelga estudiantil en Cocha-
bamba; la respuesta del Gobierno fue la advertencia de deportar 
a los obreros que causaran cualquier desorden. Tal tensión social 
estuvo caldeada por la publicación de noticias sobre la situación y 
la agitación obrera en España y en Italia, y por los choques entre 
los fascistas y los comunistas; en ese contexto, la posibilidad de 
organizar el festejo del 1 de Mayo estaba en peligro. Para prevenir 
cualquier acto de violencia estatal, el diputado socialista Ricardo 
Soruco, presidente de la Federación Ferroviaria, escribió una carta 
al ministro de Gobierno para explicarle el carácter pacífico de la 
manifestación, no sin antes justificar su inasistencia a la marcha 
organizada para esa fecha por la posible represión del Gobierno, 
el que, ante la amenaza de convulsión social, se trasladó al Regi-
miento Abaroa.50 La Federación Obrera de La Paz,51 cuidadosa 
de no provocar al Gobierno, siguió un programa de actividades 
según el canon más tradicional, publicado previamente en la 
prensa, que incluía veladas musicales, la misa en la catedral, la 
visita al asilo de ancianos San Ramón y el paseo de los huérfanos 
en los automóviles del Sindicato de Choferes; el Centro Obrero 
de Estudios Sociales, a su vez, presentó dramas sociales de varios 
autores.52 Durante esas jornadas marcadas por la incertidumbre, 

50	 Evgenia Bridikhina, “Propagación y recepción del marxismo en Bolivia 
(1880-1930)”, en Pilar Mendieta Parada y Evgenia Bridikhina, Amanecer 
en rojo…, p. 190.

51	 La Federación Obrera de La Paz (1908) estuvo integrada por las sociedades 
de socorro mutuo y ligada al Partido Liberal; el prefecto de La Paz era el 
padrino de esa organización. José Calderón, su fundador, obtuvo en 1910 
un curul de diputado por el Partido Liberal.

52	 El Diario, La Paz, “Los festejos del 1 de Mayo”, 1 de mayo de 1921, p. 1.



237PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

los anarquistas insistieron en la necesidad de luchar por la intro-
ducción de la jornada de ocho horas.53

Mientras tanto, en vísperas del 1 de mayo de 1921, en el gran 
centro minero de Oruro, el directorio central de la Federación Fe-
rroviaria local decretó paro general.54 Aquel día, esa Federación y 
su comité ejecutivo organizaron por la Fiesta del Trabajo en Oruro 
una apoteósica celebración, la cual empezó con rituales propios 
en el escenario del multitudinario mitin de obreros en el Teatro 
Municipal de la ciudad. Ahí, varios dirigentes obreros, entre ellos 
Ricardo Perales y Arturo Borda, pronunciaron discursos sobre 
la cuestión social boliviana, la educación y la instrucción de las 
clases obreras, el problema agrario del indio, la cuestión religiosa 
y la situación económica del indio. Luego se llevó a cabo un gran 
desfile, en el que con sus respectivos estandartes participaron 
dieciocho sociedades y gremios, que partieron desde aquel teatro 
y pasaron por las calles Ayacucho, Colombia y Bolívar, hasta la 
plaza 10 de Febrero, donde fueron recibidos por la banda del 
lugar. Los oradores obreros, entre ellos los delegados obreros de 
La Paz, se destacaron por sus brillantes alocuciones. En general, 
las actividades transcurrieron en medio de una estricta vigilancia 
policial, en especial con efectivos policiales, armados con sables y 
carabinas, situados en la puerta del teatro, en los pasillos e incluso 
dentro de las instalaciones.55

El año 1923 estuvo marcado por un episodio violento co-
nocido como la Masacre de Uncía, ocurrida en ese gran centro 
minero de Potosí. Debido a la tensa situación social, durante el 
desfile del 1 de Mayo,56 el Gobierno detuvo a varios mineros y, 

53	 Guillermo Lora, Historia del Movimiento Obrero Boliviano…, t. ii, p. 217.
54	 El Diario, La Paz, “Los festejos del 1 de Mayo”, 1 de mayo de 1921, p. 1.
55	 La Patria, Oruro, “Homenaje de ‘La Patria’ al Día del Trabajo”, 3 de mayo 

de 1921, p. 4.
56	 Ese día fue fundada la Federación Obrera Central de Uncía, para focalizar 

las demandas sociales de los obreros, con una consecuente huelga general, 
a la que el Gobierno respondió declarando estado de sitio y ordenando la 
intervención del centro minero y el arresto de sus líderes. El resultado: 
trabajadores asesinados y perseguidos.



238 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

en consecuencia, fue desatada una huelga que terminó con la 
masacre de obreros en junio del mismo año. El secretario general 
de la Federación Obrera del Trabajo,57 Carlos Mendoza Mamani, 
anunció entonces la reducción del programa de celebración y la 
suspensión del desfile en La Paz.58 Esa Federación convocó al 
paro general de todas las sociedades que la conformaban y, en un 
acto privado, posesionó a sus nuevos directivos, en medio de un 
programa especial que incluyó la disertación de delegados de las 
distintas organizaciones obreras.59 Mientras tanto, algunas socie-
dades mutualistas de La Paz y de otras ciudades seguían pautas 
establecidas para una celebración más tradicional.60

En 1924, también con motivo de la celebración del 1 de Mayo, 
se produjo una demostración de la fuerza obrera en Oruro. El 
directorio central de la Federación Obrera de Oruro organizó el 
homenaje del Día del Trabajador decretando “paralizar las fun-
ciones manuales de todos los trabajadores comprometidos con 
la fot61 de Oruro” y asistir al gran desfile. Ordenó, asimismo, 
guardar cinco minutos de silencio a mediodía y a las seis de la 
tarde, y la iza del pabellón internacional (es decir, la bandera roja) 
en todos los edificios públicos, con la distinción patriótica del em-
blema nacional colocado en su parte superior, “en señal [de] que el 

57	 La Federación Obrera del Trabajo, compuesta por las federaciones de la 
industria, las sociedades mutualistas y las asociaciones obreras, fue ideo-
lógicamente influenciada por el anarquismo y tenía representaciones en 
varios departamentos de Bolivia.

58	 El Diario, La Paz, “Los festejos de 1 de Mayo”, 1 de mayo de 1923, p. 3.
59	 Ibídem, p. 4.
60	 La Verdad, La Paz, “fot”, 1 de mayo de 1923. El programa festivo incluía: 

corso de flores y picnic para los niños del Hospicio San José, presentación 
teatral del “Cuadro dramático Rosa Luxemburgo”, gran match boxing club a 
beneficio de la Federación Obrera del Trabajo, comedias y bailes ofrecidos 
por la Estudiantina 1 de Mayo, paseo de choferes y muestras cinematográfi-
cas, entre otras actividades. La bendición del estandarte de las asociaciones 
obreras mutualistas era uno de los procedimientos simbólicos más impor-
tantes: la prensa registró los actos realizados por la Sociedad Cooperativa 
de Aurigas y Obreros Sociedad, y por la Sociedad de Tranviarios.

61	 Federación Obrera del Trabajo.



239PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

trabajador boliviano, al sostener los nobles ideales de liberación, 
no ha perdido ni debilitado la suprema acción de la patria”.62 Ese 
año, los trabajadores lograron la aprobación de la ley que establecía 
las ocho horas de trabajo para algunos sectores, que en 1925 se 
ampliaría todavía más, aunque los mineros de Huanuni lograron 
conquistar específicamente ese derecho mucho antes, en 1919.

La celebración del 1 de Mayo tuvo cada vez mayor impacto. 
Durante el ii Congreso Obrero realizado en agosto de 1925, fue 
aprobado como himno de las organizaciones obreras en Bolivia 
“La Internacional”, el himno oficial de los trabajadores del mundo 
y también de algunos partidos socialistas, comunistas y anarquistas, 
para interpretarlo en “todos sus actos públicos y especialmente 
en el Primero de Mayo”.63 Años después, en 1930, la velada de 
la Federación Obrera del Trabajo por el Día del Trabajador, en 
el Teatro Municipal de La Paz, comenzó con la ejecución de ese 
himno. De ese modo, la fecha del 1 de mayo se fue consagrando 
como “el día de protesta y de acción Revolucionaria […] todas las 
organizaciones deben suspender labores este día y la Federación 
Obrera de Bolivia debe declarar el paro general y en ese día efec-
tuarse conferencias y veladas en todos los locales”.64

Desde mediados de la década de 1920, también se exigió la 
declaración del 1 de mayo como feriado nacional; así ocurrió en 
1926. Según Margarucci, aquello fue aprovechado para revitali-
zar la propaganda anarquista.65 Para la celebración de ese año, 
la Federación Obrera Local organizó un grandioso mitin en el 
que también participaron asociaciones y centros de propaganda 
anarquistas, que protagonizaron veladas literarias, llevando “esca-
rapelas rojas y portando una bandera del mismo color”.66

62	 El Diario, La Paz, “Homenaje al Día de Trabajo”, 1 de mayo de 1924, p. 2.
63	 Guillermo Lora, Historia del Movimiento Obrero Boliviano…, t. iii, p. 54.
64	 Dick Ampuero, Organización sindicalista, La Paz, 1926, p. 47. 
65	 Ivanna Margarucci, “‘Siempre con la mirada hacia el proletariado inter-

nacional’: las agrupaciones de propaganda anarquista en La Paz, Bolivia, 
1923-1926”, Páginas [revista digital de la Escuela de Historia], vol. 15, n.° 
38 (2023). https://doi.org/10.35305/rp.v15i38.772

66	 Ibídem.



240 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

La declaración del 1 de mayo como feriado nacional también 
estuvo presente en el programa mínimo del Primer Congreso 
Obrero Departamental de Cochabamba, en 1928. El Gobierno, 
debido a las relaciones tensas con los sindicatos obreros, quería 
apropiarse de la celebración, dándole un toque nacionalista. En tal 
dirección, el Decreto Supremo de 30 de abril de 1928, promulgado 
por Hernando Siles, señalaba: 

Considerando: Que el 1º. de Mayo es la clásica Fiesta del Tra-
bajo; que es deber del Gobierno asociarse al regocijo del obrerismo 
nacional;

Decreto:

Artículo único.- Declárase feriado en toda la República, el día 
primero de mayo próximo, debiendo izarse la bandera nacional en 
todos los edificios públicos.67 

En 1930, la fuerza del movimiento obrero obligó al Gobierno, 
que buscaba ganar la confianza de los trabajadores, declarar el 1 
de mayo como feriado nacional a partir de ese año.

Manifestaciones antibélicas durante la celebración
del 1 de Mayo

La década de 1930 se caracterizó por dos acontecimientos impor-
tantes que marcaron la situación del movimiento obrero boliviano: 
la crisis económica mundial de 1929 y la guerra del Chaco (1932-
1935). Antes de esa guerra, entre las demandas de los trabajadores 
empezaron a escucharse voces en contra de un posible enfrenta-
miento de Bolivia con Paraguay. La manifestación del 1 de Mayo 
de 1930 incluyó fuertes reclamos antibélicos, a pesar de la división 
entre los partidos de izquierda.68

67	 República de Bolivia, Decreto Supremo de declaración de feriado nacional 
del 1 de mayo de 1928, en homenaje a la Fiesta del Trabajo, 30 de abril de 
1928, Gaceta Oficial de Bolivia.

68	 Andrey Schelchkov y Pablo Stefanoni (coords.), Historia de las izquierdas 
bolivianas…, p. 185.



241PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

En Oruro, donde la crisis minera afectaba directamente a los 
trabajadores mineros, la refundada Federación Obrera de Oruro, 
a partir de ese año anarquista, organizó una gran marcha en la 
que “más de diez mil trabajadores marcharon por la ciudad”,69 
intensificando la propaganda política; “Desde el momento de 
la consolidación de la fot libertaria el tono de los discursos y 
arengas se radicalizó notoriamente, desterrándose también el 
himno nacional en las grandes actuaciones y concentraciones pú-
blicas siendo reemplazado por ‘La Internacional’”.70 Lo notorio 
fue el protagonismo de las mujeres de pollera, vendedoras de los 
mercados públicos y organizadas en el Sindicato Femenino de 
Oficios Varios; ellas se convirtieron en las verdaderas agitadoras 
y defensoras de las ideas anarquistas.

La persecución gubernamental de los líderes de izquierda en 
1930, en pleno espacio festivo y en medio de la prohibición de 
circular propaganda escrita, tuvo repercusiones en la celebración 
del siguiente año. En 1931, en La Paz, la anarquista Federación 
Obrera del Trabajo convocó al paro de choferes y, luego, al paro 
general, pero “no realizó ninguna manifestación semejante a la 
del año anterior”.71 De todos modos, junto a las organizaciones 
obreras, en la marcha de protesta tomaron parte los estudiantes 
universitarios de La Paz y también hubo celebración en el panópti-
co nacional. En la plaza de San Francisco, esa Federación organizó 
el mitin en el que llamó a los obreros a permanecer unidos. Como 
fue determinado años antes, el ritual empezó con la ejecución de 
“La Internacional” y un minuto de silencio a las doce del mediodía, 
en memoria de los caídos en Chicago; todos los sindicatos llevaban 
carteles con sus respectivos nombres pintados sobre tela roja. Lue-
go se realizó la manifestación, acompañada por la banda popular, 
que desfiló por las calles Lanza, Evaristo Valle y Comercio, hasta 

69	 Huáscar Rodríguez García, La choledad antiestatal…, p. 97.
70	 Ibídem.
71	 Ivanna Margarucci, “Anarquistas en Oruro (Bolivia). Trincheras de lucha 

contra la crisis y la guerra, 1930-1932”, HiSTOReLo, vol. 12, n.° 24 (2020), 
p. 201.



242 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

la plaza Murillo, donde entregaron al Poder Ejecutivo un pliego 
de peticiones.72 Luego de las marchas, los participantes celebraron 
en sus respectivos locales, con discursos, conferencias y charlas, 
bajo la prohibición de consumir bebidas alcohólicas.73 

A pesar del recrudecimiento de la situación, las asociaciones 
mutualistas que seguían el programa cultural conservaron también 
las tradicionales veladas literario-musicales en el Teatro Municipal 
de la ciudad, con números musicales, función cinematográfica y 
disertaciones sobre temas sociales. Esos y otros elementos sim-
bólicos marcaban, justamente, el espacio festivo. Sin embargo, la 
prensa intentó disminuir el significado de la fiesta del 1 de Mayo, 
asegurando que se trataba de un fracaso; se decía, por ejemplo, 
que tan solo había 50 manifestantes, mientras que otros obreros 
“permanecieron indiferentes”, a pesar de la “subversiva propagan-
da de movimientos sindicalistas”.74 La prensa también pretendió 
demostrar que en otras ciudades de Bolivia, como en Potosí o en 
Trinidad, la situación era parecida, aunque no pudo ocultar que 
hubo una masiva manifestación en Tarija.75 Esas reflexiones eran 
acompañadas con noticias sobre las violentas manifestaciones 
obreras en ciudades europeas, sobre todo de España, Alemania, 
Portugal y Polonia.

No obstante las aseveraciones acerca de que la manifestación 
había fracasado, días más tarde apareció una misiva del prefecto 
de La Paz, Enrique Hertzog, dirigida a la Federación Obrera del 

72	 Las peticiones fueron consensuadas en los siguientes puntos: 1. Rebaja de 
los precios sobre los artículos de primera necesidad, a base de reducción 
de impuestos arancelarios y aduaneros, tales como el azúcar, arroz, hari-
na, trigo, etc. 2. Rebaja de alquileres para la clase trabajadora de toda la 
República. 3. Libertad a todos los confinados y procesados por supuestos 
delitos sociales. 4. Libertad amplia de pensamiento escrito y hablado para 
la organización social de la clase trabajadora. Véase Evgenia Bridikhina, 
“Propagación y recepción…”, p. 198.

73	 Ibídem. También se estableció la costumbre de que algunas sociedades, 
como la Sociedad Cooperativa de Aurigas y Obreros, preparen los actos 
en el local propio.

74	 El Diario, La Paz, “El Dia de Trabajo”, 3 de mayo de 1931, p. 4.
75	 Ibídem.



243PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

Trabajo con motivo de las manifestaciones por el 1 de Mayo. Esa 
carta, publicada en la prensa con el título “El patriotismo y el 
internacionalismo”,76 fue un preámbulo de los reclamos guber-
namentales por las protestas de los futuros antimilitares en contra 
de la guerra del Chaco. En la carta, Hertzog incriminaba a los 
obreros por su falta de patriotismo, reclamándoles la ausencia de 
la bandera boliviana; también les decía:

[…] escuché muchas vivas a la libertad, abajos y mueras al capita-
lismo y a la tiranía y ni una sola vez se elevó [la voz] para vitorear 
a la patria […] engañados por agitadores extranjeros […] antes de 
pensar en utopías internacionales debemos pensar en la patria.77

Aquella protesta fue tan temible para el Gobierno que al año 
siguiente, con el inicio de la guerra del Chaco, cuando se revisa-
ban las listas de los reservistas, se recomendó revisar igualmente 
si habían acudido “los elementos titulados de izquierda, y todos 
aquellos que el 1 de mayo de 1931, en manifestaciones públicas 
de la ciudad de La Paz, exaltaban al comunismo, enalteciendo al 
Paraguay y denostando a Bolivia y sus instituciones”.78 

En 1932, durante una multitudinaria manifestación antibélica 
en Cochabamba, hubo una demostración de la simbología revolu-
cionaria: banderas rojas, carteles revolucionarios con los emblemas 
de la hoz y del martillo, la estrella roja y el retrato de Lenin. El 
despliegue revolucionario visual estuvo reforzado con el ritual 
de entonación de “La Internacional” y de “La Marsellesa”, y con 
las arduas proclamas de varios oradores. “Los obreros desafiantes 
daban mueras al capitalismo, a los explotadores, al Gobierno y 
vivas al comunismo, a los explotados, a la revolución social”.79 Esa 

76	 El Diario, La Paz, “El patriotismo y el internacionalismo”, 7 de mayo de 
1931, p. 4.

77	 Ibídem.
78	 Ivanna Margarucci, “Entre la represión y la resistencia: El anarquismo en 

Bolivia frente a la guerra del Chaco, 1932-1935”, Americanía, 17 (2023), 
p. 130.

79	 Guillermo Lora, Historia del Movimiento Obrero Boliviano…, t. iii, p. 200.



244 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

M
an

ife
sta

ció
n 

de
 la

 Fe
de

ra
ció

n 
Ob

re
ra

 Lo
ca

l (
FO

L)
 en

 La
 Pa

z, 
1 d

e m
ay

o d
e 1

94
1.



245PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

manifestación contra la inminente guerra del Chaco fue una de las 
más impactantes de la época; no solo terminó con el arresto de los 
dirigentes de los sindicatos, sino con una sonada huelga organizada 
inmediatamente en Oruro.

Por la participación en los actos de protesta durante las mani-
festaciones por el 1 de Mayo el castigo podía ser muy severo. Fue 
el caso de Robustiano Guevara, miembro del Centro Libertario 
Cultural Obrero de Uyuni, primero detenido por haber participa-
do en la manifestación de Cochabamba y, finalmente, “asesinado 
en el frente”.80 Pese a la precaución de eximir de la guerra a los 
partidarios de izquierda (bolcheviques y anarquistas), como ele-
mentos subversivos, estos estuvieron en el frente, “donde se los 
castigaba o eliminaba al calor de la guerra”.81

Según las autoridades, para el 1 de mayo de 1933, los parti-
dos de izquierda intentaron organizar un mitin contra la guerra, 
al que calificaron de complot, incitando al Ejército a la revuelta; 
también aseguraron haber decomisado volantes, cartuchos de dina-
mita, artefactos y dinero en efectivo. Como consecuencia de tales 
acontecimientos, mediante el Decreto Supremo 110, el Gobierno 
prohibió las manifestaciones obreras para esa fecha conmemora-
tiva. Dicha prohibición siguió vigente en 1934 y en 1935.82 Las 
manifestaciones públicas fueron sustituidas por actos privados, y 
al “espíritu de duelo universal” por los “caídos de Chicago” se le 
sumó el luto del “proletariado nacional” por “los obreros caídos 
en la guerra del Chaco”.83

Después de la derrota de Bolivia en la guerra contra Paraguay, 
hacia el final del mandato de José Luis Tejada Sorzano (1934-
1936), “la manifestación obrera del Primero de Mayo de 1936 
hizo estremecer a la ciudad de La Paz. Estuvieron presentes no 
solo todos los sindicatos, sino grandes capas del mismo pueblo”.84 

80	 Ibídem.
81	 Guillermo Lora, Historia del Movimiento Obrero Boliviano…, t. iii, p. 135.
82	 Ibídem, pp. 139-141.
83	 Ibídem, p. 142.
84	 Ibídem.



246 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Aquella “avalancha multitudinaria” fue el inicio de grandes con-
vulsiones sociales, las cuales terminaron en una serie de huelgas 
generales y en el golpe militar que dio inicio a un nuevo periodo 
en la historia boliviana: el socialismo militar.

Celebración del 1 de Mayo durante los gobiernos socialistas
militares y del sexenio prerrevolucionario

El 17 de mayo de 1936 fue conformada una Junta Militar a cargo 
del presidente Toro, quien intentó resolver los problemas econó-
micos y sociales de la posguerra, apoyado por los excombatientes 
y las organizaciones obreras. Entre sus acciones relacionadas con 
el movimiento obrero destacan el nombramiento del dirigente 
obrero Waldo Álvarez como ministro de Minería y Petróleo, y 
la nacionalización del petróleo. Igualmente, fue decretada la sin-
dicalización obligatoria y se crearon nuevos sindicatos, siendo la 
intención del Gobierno cooptar algunas organizaciones obreras; 
también fue creada la Confederación Sindical de Trabajadores 
de Bolivia.85

En noviembre de 1936, con el Primer Congreso de Traba-
jadores (que en realidad era el quinto), se pretendió incorporar 
a todos los sindicatos. Es precisamente en ese encuentro que 
estalló el ya latente conflicto entre los grupos de izquierda, por 
influencia de los obreros. Ese conflicto tuvo su fase más aguda en 
1937, durante la celebración del 1 de Mayo, cuando también hubo 
choques públicos entre la Federación Obrera Local y la Federación 
Obrera del Trabajo.86 A pesar de que desde 1936 ambas entidades 
formaban parte de una organización única, la Federación Obrera 
Sindical, sus discrepancias eran a veces bastante fuertes. Mientras 
que los anarquistas de la Federación Obrera Local distribuían 
propaganda en forma de volantes, para impedir que los obreros 

85	 La Confederación Sindical de Trabajadores de Bolivia fue la confederación 
sindical más importante desde su fundación en 1936 hasta 1952 cuando fue 
reemplazada por la Central Obrera Boliviana.

86	 Guillermo Lora, Historia del Movimiento Obrero Boliviano…, t. iv, p. 40.



247PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

acudieran a la manifestación por el 1 de Mayo, los activistas de 
tendencia marxista, también integrantes de esa Federación, los 
acusaron de participar en un complot contra el mandatario Toro.

El 1 de mayo de 1937 hubo de todos modos una gran marcha 
y los sindicatos obreros mostraron su apoyo al régimen socialista 
militar: “la imponente masa popular ingresó a la plaza Murillo 
con el puño en alto”, “portando banderas rojas”,87 y recorrió la 
cuadra del Palacio de Gobierno. Esa marcha se constituyó en el 
espacio donde los obreros mostraron su afinidad con los republi-
canos españoles, bajo la influencia de la propaganda política que 
venía desde afuera. La Federación Obrera de La Paz, inspirada 
en el papel protagónico de los anarquistas durante la Guerra Civil 
española, publicó un manifiesto que entre otras cosas recordaba 
“el ejemplo de los compañeros en la España heroica que se suman 
en las grandes batallas por dar al Mundo una sociedad libre de 
productores”, y además decía: “Sea este 1° de Mayo un verdadero 
día de protesta y no fiesta”.88 También fueron publicados artículos 
en contra del fascismo, en el entonces recién fundado semanario 
Trabajo, órgano del ala marxista de la Federación Obrera del Tra-
bajo que estuvo en circulación hasta 1942.

En la manifestación del 1 de mayo de 1938 participaron más 
de 20.000 personas, en respuesta a la convocatoria de Federación 
Obrera Local, que estaba en proceso de renovación; la Federación 
Obrera Sindical, en cambio, “se abstuvo de pronunciarse y de sacar 
a las masas a la calle”.89 En esa manifestación fueron proclamadas 
las demandas sociales de los obreros y la exigencia de incluir tales 
demandas en la agenda de las políticas públicas.

Busch, el nuevo presidente, que derrocó al gobernante Toro, 
formó parte de los gobiernos socialistas-militares. Uno de sus 
logros más importante fue la promoción de un importante Có-
digo del Trabajo, llamado comúnmente Código Busch, que así 
como contenía numerosos avances en cuanto a medidas sociales a 

87	 Ibídem.
88	 Zulema Lehm y Silvia Rivera Cusicanqui, Los artesanos libertarios…, p. 66.
89	 Guillermo Lora, Historia del Movimiento Obrero Boliviano…, t. iv, p. 16.



248 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

favor los obreros, también modificaba artículos sobre las huelgas, 
prohibiendo aquellas de carácter revolucionario y violento. Otra 
disposición que afectaba directamente la celebración del 1 de 
Mayo fue el Decreto Ley de 13 de mayo de 1938, que prohibía 
usar banderas rojas tanto en desfiles como en manifestaciones 
obreras y obligaba a sustituirlas por banderas nacionales: “se halla 
terminantemente prohibida la exhibición de banderas, emblemas 
y símbolos representativos de fracciones y tendencias política 
extranjeras, siendo pasibles los infractores a una pena con arresto 
polisario”.90 La Federación Obrera Local, en protesta, anunció la 
negación de participar en la marcha del 1 de mayo de 1939 y el 
cese de sus actividades durante un año.91

Por otro lado, los gremios femeninos seguían con la lucha y en 
1940, por las circunstancias, reorganizaron la Federación Obrera 
Femenina. Hasta mediados de aquella cuarta década del siglo xx, 
esas mujeres fueron el “eje del sindicalismo libertario y batallaron 
agresivamente por hacer realidad los principios de dignidad en el 
trabajo, autonomía en la organización, y rechazo a la arbitrariedad y 
el abuso estatales”.92 Ellas utilizaron el espacio de la celebración del 
1 de Mayo para lanzar declaraciones importantes, como su reorga-
nización sindical de 1940 o acerca del “Manifiesto al pueblo de La 
Paz” de la Federación Obrera Femenina (entonces ya adherida a la 
Federación Obrera Local), publicado el 1 de mayo de 1946, en el que 
denunciaban los abusos de los agentes municipales y reclamaban los 
derechos de las vendedoras de los mercados, las floristas, las culina-
rias, etcétera. El carácter festivo del 1 de Mayo fue aprovechado para 
recaudar fondos para la Federación Obrera Femenina; las mujeres 
que formaban parte de esa organización “preparaban escarapelas 
rojinegras, estampitas de la organización, y algunos comestibles para 

90	 Archivo de La Paz, p-td, 121, 1943-1945, Administración (Sindicato y 
Asociaciones), Correspondencia Recibida y Emitida, Telegramas, avisos, 
telégrafos, notificaciones, memorándums, “Respuesta del Prefecto del 
Departamento de La Paz a la secretaria de la Unión Sindical de Culinarias 
y Ramos Anexos”, La Paz, 20 de abril de 1944.

91	 Zulema Lehm y Silvia Rivera Cusicanqui, Los artesanos libertarios…, p. 74.
92	 Ibídem, p. 75.



249PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

la venta durante el día recordatorio de los mártires de Chicago”.93 
En una solicitud dirigida al prefecto del departamento de La Paz, 
las mujeres del Sindicato de Culinarias, “con objeto de recolectar 
para el Sindicato que dirigimos”, pedían al Gobierno las garantías 
para “efectuar la colecta y venta de escarapelas”:94

[…] en una de las últimas sesiones que hemos realizado, [hemos 
decidido] efectuar el 1 de mayo próximo, una venta de escarapelas 
rojas conmemorativas de este día entre los habitantes de esta ciudad, 
y especialmente entre nuestros compañeros trabajadores. Como el 
dinero que obtengamos de tal venta ha de incrementar la Caja Social 
del Sindicato, mejorando la economía de nuestra institución […].95 

Esa petición fue denegada con el pretexto de que “sólo es 
posible el uso de insignias nacionales en todos los actos públicos 
a realizarse”.96 Debido a la inestabilidad política y a las medidas 
represivas en torno a la celebración del 1 de Mayo, durante la 
década de 1940 las actividades de esas mujeres agremiadas “se 
limitaron a realizar las veladas literarias, conferencias, actividades 
teatrales”.97 En general, las veladas jugaron un papel importante 
para mantener la memoria colectiva del movimiento obrero y 
estuvieron dirigidas a rememorar:

[…] los hitos más importantes de la historia del movimiento liber-
tario, tanto en el país como a nivel internacional […]. En 1940, la 
convocatoria al desfile del 1 de Mayo fue acompañada de una notable 
fotografía […] tomada 10 años atrás, cuando la organización estaba 
en pleno apogeo.98

93	 Huáscar Rodríguez García, La choledad antiestatal…, p. 196. 
94	 Archivo de La Paz, p-td, 121, 1943-1945, Administración (Sindicato y 

Asociaciones)…, “Carta de la Unión Sindical de Culinarias y ramos similares 
La Paz, dirigida al Prefecto del departamento Julio Zuazo Cuenca”, 18 de 
abril de 1944.

95	 Ibídem.
96	 Archivo de La Paz, p-td, 121, 1943-1945, Administración (Sindicato y 

Asociaciones)…, “Respuesta del Prefecto…”, La Paz, 20 de abril de 1944.
97	 Zulema Lehm y Silvia Rivera Cusicanqui, Los artesanos libertarios…, p. 74.
98	 Ibídem.



250 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Para las mujeres de la Federación Obrera Femenina, al igual 
que para los compañeros de la Federación Obrera Local, la fiesta 
del 1 de Mayo tenía un carácter sagrado; incluso cuando esas or-
ganizaciones desaparecieron, algunas antiguas dirigentes, siendo 
muy mayores, asistieron a las manifestaciones.

La masacre en el centro minero de Catavi, en diciembre de 
1942, durante el gobierno del conservador-militar Enrique Pe-
ñaranda (1940-1943), cuando los obreros que luchaban por sus 
derechos fueron acribillados, conmocionó a todo el país y a las 
organizaciones obreras dentro y fuera de Bolivia. Por miedo a la 
masificación de la protesta, el Gobierno prohibió mediante un 
decreto cualquier concentración públicas el 1 de mayo de 1943.99 
Prohibiciones similares tuvieron lugar durante los gobiernos re-
accionarios civil-militares de la llamada rosca, en el sexenio 1946-
1952.100 En 1947, en Potosí, los mineros de Catavi y de Siglo xx se 
levantaron, y en respuesta a la persecución de sus líderes y a otras 
medidas tomadas contra los obreros suspendieron el festejo del 
1 de Mayo. En La Paz, sin embargo, por parte de la Federación 
Obrera de La Paz y de la Federación Obrera Femenina hubo una 
gran manifestación organizada con la participación de la Federación 
Agraria Departamental,101 en la que participó una “gran cantidad de 
sindicatos indígenas, cuyo número calculamos en 3000 personas”:102

Llevando las enseñas negras y rojas de los anarquistas, desfilaron 
ordenadamente con gran disciplina, haciendo lo mismo que la 
Confederación Sindical de Trabajadores de Bolivia, pero a cierta 
distancia […] para terminar en la plaza Venezuela, hablando varios 
de ellos en aymara.103

99	 Guillermo Lora, Historia del Movimiento Obrero Boliviano…, t. iv, p. 100.
100	  La rosca estaba compuesta por la oligarquía minera, es decir, los grandes 

propietarios de las minas, los así llamados “barones del estaño”, que se 
apoyaban en los grandes hacendados y en otros sectores relacionados con 
la minería.

101	 La Federación Agraria Departamental, organización creada en 1946, de 
tendencia anarcosindicalista, aglutinaba a varios sindicatos campesinos e 
indígenas.

102	 Zulema Lehm y Silvia Rivera, Los artesanos libertarios…, p. 90.
103	 Ibídem.



251PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

La participación de miles de indígenas en aquella manifes-
tación fue una prueba de su creciente fuerza. Meses más tarde, 
la región del altiplano boliviano estuvo sacudida por los levanta-
mientos.104 Por otra parte, a finales de la década de 1940, Bolivia 
prácticamente estaba en una guerra civil, debido a las constantes 
manifestaciones de obreros y de campesinos, muchos de ellos di-
rigidos por el mnr,105 cuyos líderes estaban en la clandestinidad 
o exiliados.106

Las persecuciones y las prohibiciones a los partidos y a las 
organizaciones sindicales de la izquierda en el periodo del sexenio 
prerrevolucionario, así como los cambios en la misma composi-
ción de los grupos contestatarios, disminuyó posteriormente la 
capacidad de convocatoria de la Federación Obrera Local para 
las celebraciones del 1 de Mayo. En efecto, en el mitin del 1 de 
mayo de 1950 participaron pocos sindicatos, todavía afiliados a esa 
Federación, y ya se notaba el protagonismo del mnr, convertido 
en el principal referente al interior del movimiento obrero.

104	 “La formación de los sindicatos campesinos no fue fomentada sólo por 
el mnr sino que era parte de una nueva corriente que estaba ganando 
cuerpo después del Chaco en varias zonas de haciendas, con el apoyo de 
varios partidos, sobre todo el pir [Partido de Izquierda Revolucionaria] y el 
mnr, y de organizaciones obreras, que ya tenían su práctica sindical desde 
antes. Sin embargo, fue el mnr el que canalizó y generalizó esta corriente, 
añadiéndole a la vez una relación política clientelar en el campo”. Esteban 
Ticona Alejo, “La Revolución Boliviana de 1952 y los Pueblos Indígenas”, 
Temas sociales, 25 (2004), pp. 1-14.

105	 El mnr fue fundado en 1942. Desde 1944, varios de sus miembros forma-
ron parte del Gobierno de Villarroel (1944-1946), como Paz Estenssoro, 
nombrado ministro de Finanzas. Durante ese periodo gubernamental, fue 
promovida una política social favorable a los obreros y a los campesinos; 
asimismo, surgió la Federación Sindical de Trabajadores Mineros de 
Bolivia (1944) y se organizó el Primer Congreso Campesino (1945), en 
el que se propusieron varias medidas importantes. Ese partido fue des-
plazado del poder a causa del golpe de Estado de 1946, pero participó en 
las diferentes elecciones convocadas por los gobiernos del sexenio, que 
fueron anuladas, entre ellas las elecciones municipales de 1948, en las que 
salieron triunfantes.

106	 Laura Gotkowitz, La revolución antes de la Revolución…



252 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Intento de resignificación de la ritualidad,
de los símbolos y de los espacios después de 1952

Institucionalización de la festividad obrera

En Bolivia, en 1952 se festejó el 1 de Mayo a menos de un mes del 
triunfo de la Revolución del 9 de Abril, en una celebración lidera-
da por el mnr y con la participación de distintas fuerzas sociales, 
como los fabriles, los carabineros, los militantes movimientistas, 
los mineros y otras. Ese año, la fiesta del 1 de Mayo se vivió al calor 
del triunfo de la Revolución Nacional. Los sindicatos obreros fue-
ron convocados por la Central Obrera Boliviana, fundada el 17 de 
abril de 1952, para así tomar parte de la celebración.107 “Aquel 1 de 
Mayo fue el estreno de la cob.108 Se prepararon audiciones radiales, 
siguiendo ese apego de las pioneras organizaciones mutualistas de 
fomentar cultura obrera”.109 La convocatoria tuvo una respuesta 
apoteósica: embelesadas por la reciente victoria revolucionaria, de la 
que los obreros fueron partícipes activos, más de 40.000 personas se 
reunieron en la plaza Pérez Velasco de La Paz, desde donde partió 
una gigantesca marcha. Aunque en la sociedad circulaban rumores 
sobre posibles disturbios para ese día, que serían provocados por las 
masas populares, la marcha estuvo bajo el control de los delegados 
especiales de la Central Obrera Boliviana.110 

El recorrido de esa marcha fue el tradicional de décadas an-
teriores, cuando el presidente Paz Estenssoro, el vicepresidente 

107	 “La cob se desarrolló como una de las confederaciones sindicales más 
militantes del mundo. Tiene la distinción de ser la única confederación 
latinoamericana que posee autoridad sobre todo un movimiento obrero”. 
James Dunkerley, Rebelión en las venas. La lucha política en Bolivia 1952-1982, 
Editorial Quipus, La Paz, 1987, p. 72.

108	 Central Obrera Boliviana.
109	 Lupe Cajías y Juan Lechín Oquendo, Historia de una leyenda, Los Amigos 

del Libro, La Paz, 1994, p. 176.
110	 “‘Vamos a poner a prueba la sinceridad del gobierno de los Estados Unidos’. 

Expresó el Presidente de la República ante los trabajadores concentrados en 
la Plaza Murillo. Hizo importantes revelaciones en torno a las negociaciones 
de venta del estaño”. El Diario, La Paz, 3 de mayo de 1952, p. 7.



253PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

Siles Zuazo, los miembros del gabinete y altos dirigentes del 
mnr recibían al pueblo desde el balcón presidencial del Palacio 
de Gobierno. Ese 1 de mayo de 1952, uno de los destinos tam-
bién fue la plaza Murillo, donde las organizaciones participantes 
fueron recibidas y saludadas por los jefes del flamante Gobierno 
desde los balcones de aquel edificio; dicha escena fue poco usual 
en el sexenio anterior al mnr de 1952. La manifestación estuvo 
encabezada por Lechín Oquendo, dirigente de la Federación 
Sindical de Trabajadores Mineros de Bolivia, secretario general 
de la Central Obrera Boliviana y, a la vez, ministro de Minas y 
Petróleo; por Butrón, secretario ejecutivo de la Confederación 
de Fabriles de Bolivia, designado también ministro de Trabajo 
y Prevención Social; y por otros dirigentes obreros, “todos ellos 
como representantes de la clase obrera en el régimen […] ante-
riormente hubo ministros de la clase obrera y estos hombres eran 
destacados miembros del partido”.111

Las leyendas de los letreros y de los carteles portados en el 
desfile contenían mensajes que visibilizaban las demandas econó-
micas, sociales y políticas de los trabajadores de las diversas ten-
dencias ideológicas y políticas de entonces. Por ejemplo, carteles112 
con los textos “Muerte a la Rosca”,113 “No queremos ejército”,114 
“Respeto al fuero sindical” y “No al imperialismo”, entre otros, 
eran portados por la Federación Sindical de Trabajadores Mine-
ros de Bolivia.115 Los de la Federación Agraria Departamental y 
de la Federación Obrera Local,116 en cambio, exigían “Amnistía 

111	 James Dunkerley, Rebelión en las venas…, p. 69.
112	 Ibídem.
113	 En mención a los gobiernos del sexenio denominados “la rosca”.
114	 El mensaje hacía referencia al Ejército que defendía los intereses de la 

rosca y participaba en la represión de las protestas obreras y campesinas. 
Ese Ejército fue derrotado y reemplazado por milicias armadas.

115	 La Federación Sindical de Trabajadores Mineros de Bolivia fue fundada en 
1936.

116	 Los representantes de la Federación Obrera Local todavía estuvieron 
presentes en esa celebración. Con el tiempo, las federaciones anarquistas 
(Federaciones Obreras Locales, Federación Obrera del Trabajo, Federación 
Obrera Femenina y Federación Agraria Departamental) desaparecieron 



254 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

para nuestros compañeros campesinos” y clamaban por la “Unión 
sindical de los trabajadores campesinos”.117 A su vez, el Sindicato 
de Empleados de Bancos y Ramas Anexas reclamaba “Salario 
básico y contrato colectivo de trabajo”, “Labor social efectiva” y 
“Aumento general de salarios”.118 Como parte de la Confederación 
General de Trabajadores Fabriles, la Unión Sindical de Trabaja-
dores Fabriles (de las fábricas Forno, Said, Friedenbach y Volcán) 
clamaba “Gloria a los fabriles masacrados”119 y “Nacionalización 
de las minas”;120 detrás de ese último cartel marchaban Lechín 
Oquendo y Butrón. Entre otros participantes destacaban los re-
presentantes de la Federación Universitaria Local, del Comando 
Femenino del mnr y de varios sindicatos.121 Los mineros podían 
ser reconocidos muy rápidamente por su vestimenta de trabajo, 
que los diferenciaba del resto y los investía de poder simbólico 
en el mundo laboral.

Ese 1 de mayo de 1952 se convirtió en el escenario donde los 
dirigentes de la Central Obrera Boliviana, entre ellos los ministros-
obreros Lechín Oquendo y Butrón,122 expresaron sus principales 

debido a la fuerza del nacionalismo revolucionario, pero muchas de sus ideas 
y de sus demandas perduraron en la Central Obrera Boliviana.

117	 En referencia a la persecución de los miembros de la Federación Obrera 
Local y de los líderes campesinos a finales de la década de 1940.

118	 El Diario, La Paz, 3 de mayo de 1952, p. 7.
119	 En alusión al ataque aéreo y terrestre de los barrios populares Villa Victoria 

y Pura Pura, como respuesta a la toma por los obreros de varios barrios 
populares de La Paz, en 1950, cuando varios obreros resultaron muertos y 
centenares quedaron heridos.

120	 El Diario, La Paz, 3 de mayo de 1952, p. 7.
121	 Entre ellos: el Sindicato Gráfico, el Sindicato 1º de Mayo, la Confederación 

Nacional de Ferroviarios, Tranviarios y Ramas Anexas, el Sindicato de Fe-
rroviarios del Ferrocarril de Antofagasta a Bolivia, The Bolivian Raiway y 
F.C. Arica, la Federación Obrera Sindical, el Sindicato Mixto de Sastres y 
Modistas, el Sindicato de Vendedores de Alcoholes de Quemar, el Sindicato 
de Trabajadores de Calzados, el Sindicato de Trabajadores Sombrereros y 
el Sindicato de Panificadores, entre otros.

122	 “Confía cuatro ministerios a responsables de la cob: Juan Lechín recibe 
a su cargo el Ministerio de Minas y Petróleos; Germán Butrón, secretario 
ejecutivo de la Confederación Sindical de Trabajadores Fabriles de Bolivia 



255PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

demandas de nacionalización de las minas, nacionalización de los 
ferrocarriles, reforma agraria y reforma educativa. Teodoro Ma-
chicado, dirigente de la Central Obrera Boliviana, al manifestar 
su apoyo a la nacionalización de las minas y a la distribución de 
los latifundios, también intentó presionar e impresionar con la 
inminente participación de 200.000 obreros, que, según él, estaban 
dispuestos a defender la revolución, pues “se hallaban a pie de la 
guerra contra todo aquel que se oponga a los postulados por cuyo 
ideal lucharon tantos trabajadores obreros y campesinos”.123 De ese 
modo, se trató de las demandas de los obreros y de las peticiones 
de los campesinos, que igualmente hicieron suyo el escenario de 
la celebración de ese año, cuando miles de indígenas del campo 
marcharon en el desfile, portando su vestimenta tradicional, pu-
tutos e instrumentos musicales.124

Uno de los elementos tradicionales del festejo del 1 de Mayo 
fue la advocación a la memoria de las víctimas de Chicago de 1886, 
recordadas cada año, a las que añadieron nuevos mártires nacio-
nales, engrandeciendo así el panteón de los denominados “santos 
obreros”. En tal sentido, se incluyeron las figuras simbólicas de 
varios personajes colectivos que contribuyeron a la lucha de la 
clase trabajadora y perdieron su vida en enfrentamientos contra 
el Gobierno del sexenio 1946-1952 y durante la Revolución del 
9 de abril de 1952, en Catavi, Llallagua, Potosí y Villa Victoria. 

(cstfb), obtiene el Ministerio del Trabajo; Ángel Gómez, secretario eje-
cutivo de la Confederación Sindical de Trabajadores Ferroviarios, Ramas 
Anexas y Transportes Aéreos de Bolivia (cstfrata), recibe el Ministerio de 
Trabajos Públicos; y Ñuflo Chávez Ortiz, secretario ejecutivo de la cntcb 
[Confederación Nacional de Trabajadores Campesinos de Bolivia], es el mi-
nistro de Asuntos Campesinos. Es a esta fusión –también: confusión– de los 
cargos directivos que se denomina el ‘co-gobierno’ mnr-cob”. Jean-Pierre 
Lavaud, El embrollo boliviano. Turbulencias sociales y desplazamientos políticos, 
1952-1982, Instituto Francés de Estudios Andinos, Lima, 1998, p. 30.

123	 El Diario, La Paz, “Discurso de Teodoro Machicado”, 3 de mayo de 1952, 
p. 5.

124	 Pilar Mendieta, “Memorias de la Revolución de 1952”, Historia, 37 (2016), 
pp. 11-42. También el 1 de mayo de 1952, en Ucureña, localidad rural de 
Cochabamba, se formó el respectivo sindicato campesino.



256 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Fue igualmente significativo el gran cartel colocado en distintos 
espacios simbólicos con una frase que pronunciara el presidente 
Villaroel: “No somos enemigos de los ricos, pero somos más 
amigos de los pobres”.125 De hecho, durante la época del mnr, 
la figura de Villaroel fue reivindicada.126 La referencia al “presi-
dente colgado” de la historia prerrevolucionaria boliviana estuvo 
presente en los discursos de Lechín Oquendo, que lo llamaba 
“mártir del proletariado boliviano”,127 en tanto que de los “nuevos 
compañeros masacrados, torturados e inmolados” decía: “Ellos son 
los que iluminan nuestro camino […] para que Bolivia se convierta 
en la patria de justicia social”.128 El líder obrero también acudía a 
la memoria histórica de “Tupac Catari, los Apaza y otros compa-
ñeros campesinos esclavizados en el siglo xvii”129 para posesionar 
la Revolución de Abril como hito importante del proceso histórico 
boliviano de liberación, puesto que “no se trata de una revolución 
que dura un año y ha comenzado a generarse desde las luchas va-
lientes y libertarias”.130 A ese despliegue propagandístico Rivera 
Cusicanqui lo llamó “pedagogía de la revolución, con su despliegue 
de materiales impresos, ceremonias, actos performativos”.131 

Con la Revolución Nacional de 1952, la celebración del 1 de 
Mayo se convirtió en el escenario donde las complejas relaciones 

125	 El Diario, La Paz, “Tranquilidad y entusiasmo caracterizaron la celebración 
de Día de Trabajador”, 3 de mayo de 1952, p. 5.

126	 Sobre los festejos del 9 de Abril y del 1 de Mayo en la época del mnr, véase 
Horacio Vera Cossío, “Políticas y práctica festiva…”, pp. 123-125.

127	 El Diario, La Paz, “Discurso de Juan Lechín Oquendo”, 3 de mayo de 1952, 
p. 5.

128	 Ibídem.
129	 Ibídem.
130	 Juan Lechín Oquendo, Discurso del líder de los trabajadores mineros. Mensajes y 

Manifiestos del 1 de Mayo, Subsecretaría de Prensa, Informaciones y Cultura, 
La Paz, 1953, p. 16.

131	 Silvia Rivera Cusicanqui, “El mito de la pertinencia de Bolivia…”, p. 65. En 
ese artículo la autora analiza la importancia de tres documentos esenciales: 
el decreto de “revisión de la historia”, el Álbum de la Revolución (1953) y el 
memorándum sobre la política exterior boliviana de 1962, cuya autoría es 
atribuida a José Fellman Velarde, un intelectual del mnr.



257PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

entre las fuerzas de poder se percibían, se complementaban y se 
afrontaban. Era notorio el interés del Gobierno del mnr por la 
institucionalización de la festividad obrera, en la perspectiva de 
convertirla en una verdadera fiesta nacionalista. De ahí que se 
esforzaba en visibilizar su relación con los sindicatos obreros, en 
renovar simbólicamente el pacto entre dos fuerzas en ese espacio 
festivo construido a lo largo de la primera mitad del siglo xx como 
resultado de las luchas de los sectores populares y en demostrar el 
compromiso entre esos sectores y el régimen de Paz Estenssoro. 
Al igual que la política peronista en Argentina, en su lucha por el 
monopolio del espacio simbólico durante dos festividades impor-
tantes, el 1 de Mayo y el 17 de Octubre,132 el mnr desplegó su 
propaganda política en las festividades tradicionales del 6 de Agosto 
y del 23 de Marzo, como en la recién creada del 9 de Abril, fiesta 
de la Revolución Nacional, y la del 1 de Mayo, convirtiéndolas 
en prácticamente fiestas oficialistas.

Durante los años 1953 y 1954, como parte de la propagan-
da oficial, del balcón del Palacio de Gobierno fue colgada una 
pancarta con el texto “Central Obrera Boliviana” y los retratos 
de Paz Estenssoro y Lechín Oquendo. La relación entre ambos 
líderes también estuvo reflejada en los discursos durante los pri-
meros años de gobierno del mnr. En el mensaje del 1 de mayo de 
1952, Paz Estenssoro se dirigió a los obreros buscando su apoyo 
como “el verdadero sostén de un Gobierno” y revistiéndolos de 
responsabilidad por el futuro del país, porque estaban “obligados 
a consolidar un frente indestructible en torno a su gobierno para 
concentración del poder público”, reconociendo, además, el 
apoyo que dieron al partido para llegar al poder y su aporte a “la 
dura y sacrificada lucha del pueblo […] el gobierno del mnr es el 
gobierno del pueblo”.133

En 1953, en el discurso presidencial fue reconocido el aporte de 
los trabajadores para llevar a cabo las reformas más importantes del 

132	 Mariano Plotkin, Mañana es San Perón…; Aníbal Viguera, “El Primero de 
Mayo en Buenos Aires, 1890-1950…”.

133	 El Diario, La Paz, “Discurso de Víctor Paz Estenssoro”, 3 de mayo de 1952, 
p. 5.



258 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

país, en tanto “grandes realizaciones de la Revolución Nacional”.134 
Incluso antes de la revolución, el mnr logró elaborar, operar y 
manejar el discurso político y económico dirigido a las clases 
populares, papel que supo mantener y aumentar después de su 
victoria en 1952. Los líderes del partido se empeñaron entonces 
en construir una hegemonía ideológica, cuyo núcleo lo constituía 
el nacionalismo revolucionario, que permitió la apropiación “del 
discurso antioligárquico y convirtió a las demandas populares en 
un programa de cambios para la sociedad y el Estado bolivianos”.135 
Ese protagonismo del partido en el poder fue posible, entre otras 
razones, por el debilitamiento de los partidos de izquierda, anar-
quistas y comunistas, que jugaron un papel importante durante la 
década anterior a la revolución nacionalista y supieron manejar la 
ritualidad y el espacio simbólico del 1 de Mayo.

Luego de la Revolución de Abril y durante sus primeros años 
de gobierno, el mnr intentó “domesticar” la fuerza contestataria 
de las organizaciones sindicales y de los obreros para convertir la 
fiesta de protesta en una grandiosa Fiesta del Trabajo, y demostrar 
así “la identificación plena entre el proletariado y el régimen del 
compañero Víctor Paz Estenssoro”.136 Los titulares del medio ofi-
cialista Pututu recalcaban la “Identificación entre el proletariado y 
su gobierno”,137 y que “El proletariado confirmó su fuerza el 1º de 
Mayo y su lealtad a la revolución”, destacando que esa fiesta gozaba 
“del ambiente de plena libertad […] ambiente del que en muy pocos 
países del mundo gozan las masas trabajadoras”.138

El 1 de mayo de 1954, en la páginas de Pututu se recordaron 
los acontecimientos del 1 y del 2 de mayo de 1949, caracterizados 

134	 Ibídem.
135	 Magdalena Cajías, “La Revolución Nacional: actores sociales y políticos 

en alianza y disputa (1952-1964)”, en Magdalena Cajías (coord.), Bolivia, 
su historia, t. vi, Coordinadora de Historia, La Paz, 2015, p. 27.

136	 Pututu, La Paz, “La Revolución aún no está terminada. Dice la cob en su 
mensaje del 1 de mayo”, 8 de mayo de 1954, p. 11.

137	 Ibídem.
138	 Pututu, La Paz, “El proletariado confirmó su fuerza el 1° de Mayo y su 

lealtad a la revolución”, 8 de mayo de 1954, p. 9.



259PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

por sangrientos enfrentamientos, y de la masacre de Villa Victoria, 
en 1950, ocurridos bajo el régimen oligárquico, para contrastarlos 
con la situación posterior a 1952. Asimismo, se reforzó el hecho 
de que en Bolivia los obreros se encontraban “libres ya de la opre-
sión de los gobiernos oligárquicos y, más bien, [eran] participes 
en gran medida del manejo del Estado […] independientes de 
los instrumentos de la explotación extranjera”.139 El mnr optó 
por presentarse como partido obrero,140 estableciendo “que el 
Movimiento Nacionalista Revolucionario, vanguardia de la lucha 
del pueblo boliviano por su independencia económica, constituye 
también el partido del proletariado, por cuanto representa sus 
intereses en la actual etapa del desarrollo del país”.141

En el contexto de celebración del 1 de Mayo, eran comunes 
los discursos de alabanza y glorificación de los avances de la 
Revolución de 1952, entre ellos la nacionalización de las minas 
(1953), recalcando que las demandas se los obreros habían sido 
cumplidas, que los obreros trabajaban “en beneficio del Estado 
y bajo el control obrero” y que el desarrollo industrial “significa 
mejores salarios y fortalecimiento del proletariado”.142 Se pidió 
cohesión de los trabajadores en torno al mnr como “gobierno 
de campesinos, obreros y gentes de la clase media”, con el fin de 
“conducir la Revolución Nacional hasta sus últimos alcances”.143 

139	 Ibídem.
140	 En general, según las opiniones de académicos y de políticos bolivianos, la 

“presencia política de la clase obrera era lo suficientemente fuerte como para 
que sea posible ignorarla. En cambio, para el influente troskista Guillermo 
Lora, el cogobierno significó la subordinación de la cob al partido de go-
bierno”. Magdalena Cajías, “La estructuración del nuevo poder: cogobierno 
mnr-cob. La expansión del sindicalismo y la consolidación de las milicias 
obreras”, en Magdalena Cajías et al., Historia de Bolivia. Miradas plurales…, 
p. 592.

141	 El Diario, La Paz, “Comité Político del mnr decretó movilizaciones para 
1 de Mayo para concurso al desfile conmemorativo”, 1 de mayo de 1954, 
p. 4.

142	 Pututu, La Paz, “El proletariado confirmó su fuerza el 1° de Mayo y su 
lealtad a la revolución”, 8 de mayo de 1954, p. 9.

143	 Pututu, La Paz, “El proletariado confirmó su fuerza el 1° de Mayo y su 
lealtad a la revolución”, 8 de mayo de 1954, p. 9.



260 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

En el periódico Pututu, apresuradamente se ratificó que durante la 
celebración del 1 de Mayo “multitudes de obreros y campesinos se 
volcaron a las calles y plazas para efectuar una reafirmación de fe 
revolucionaria y, al mismo tiempo, confirmar su ligazón estrecha 
con el régimen popular del compañero Víctor Paz Estenssoro”,144 
siguiendo los intentos de convertir el acontecimiento en uno de 
los rituales políticos más importantes del Estado y, además, de 
reforzar la imagen del líder.

Desde las primeras décadas del siglo xx, las organizaciones 
y los sindicatos fabriles, mineros y artesanales, entre otros, acu-
mularon una enorme experiencia previa a las luchas políticas, 
resumida en las marchas, la huelgas y otras formas de protesta. Esa 
acumulación de prácticas políticas posibilitó la organización del 
cogobierno del mnr con la Central Obrera Boliviana, considerado 
por las bases sindicales como una especie de garantía para prose-
guir el proceso revolucionario y cumplir con los requerimientos 
del pueblo. De acuerdo con Jean-Pierre Lavaud, la integración 
de los representantes del pueblo al Gobierno garantizó, por un 
lado, su continuidad y, por otro, fue la causa de las futuras crisis 
políticas.145 Para Magdalena Cajías, no sería correcto afirmar que 
esa experiencia cogobernativa fue totalmente instrumentalizada 
por el mnr, puesto que “los sindicatos y las centrales obreras 
adquirieron una dimensión política e, incluso, una especie de 
‘vocación de poder’”.146

En su discurso del 1 de mayo de 1952, Butrón, en su condición 
del ministro de Trabajo y secretario ejecutivo de la Confederación 
de Fabriles (desde su fundación influenciada por los militantes mo-
vimientistas), expresó el apoyo sindical al Gobierno, reforzando la 
importancia del pueblo durante la jornada dedicada a la Revolución 
de Abril. Los vivas a la Revolución Nacional, a la Central Obrera 
Boliviana y a Bolivia fueron las significaciones clave para unir la 
idea de patria con el movimiento obrero y los cambios promovidos 

144	 Ibídem.
145	 Jean-Pierre Lavaud, El embrollo boliviano…
146	 Magdalena Cajías, “La Revolución Nacional…”, p. 32.



261PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

por el mnr. El discurso de Lechín Oquendo, en cambio, estuvo 
dirigido a esclarecer la relación entre el Gobierno y la Central 
Obrera Boliviana; sus palabras clamaban por la independencia 
política de los sindicatos, señalando que los trabajadores tenían 
sus propias metas en el proceso de transformación de la sociedad 
que, según él, no había terminado. La firme alocución de Lechín 
Oquendo, destinada al Gobierno, exigía la realización de las refor-
mas y marcaba la posición de la clase trabajadora: “Aquí estamos 
nosotros para exigir, orientar y defender. Nosotros somos la única 
garantía para evitar los golpes contrarrevolucionarios, pero exigi-
mos al Gobierno que cumpla nuestro ‘Programa de los explotados 
de Bolivia’”.147 Asimismo, su discurso invitaba a los sindicatos a 
sentirse protagonistas de la celebración del 1 de Mayo, garantizaba 
su independencia sindical y reforzaba su identidad social. 

En 1953, Lechín Oquendo reafirmó la incondicional rela-
ción de la Central Obrera Boliviana con el Gobierno: “Estamos 
y estaremos hasta la muerte con el actual gobierno, mientras este 
mantenga su firme decisión de cumplir los postulados de la Re-
volución de abril”.148 A su vez, Butrón puso énfasis en la lucha de 
los pueblos latinoamericanos contra el imperialismo, en la nece-
sidad de formar un sólido frente obrero y en la importancia de la 
unidad obrera para defender las conquistas del 9 de abril de 1952 
y consolidar la revolución. Los representantes de la Federación 
Sindical de Trabajadores Mineros de Bolivia y de la Confederación 
de Ferroviarios, Abel Torrico y Carlos Tovar, respectivamente, 
señalaron que la unidad obrera con el Gobierno era la garantía 
para consolidar el proceso revolucionario nacional, repitiendo la 
consigna: “la Revolución aún no está terminada”.149

Un año más tarde, la Central Obrera Boliviana emitió un men-
saje remarcando la idea de que los trabajadores bolivianos estaban 
en una situación absolutamente distinta de la de “sus hermanos” 

147	 El Diario, La Paz, “Discurso de Juan Lechín Oquendo”, 3 de mayo de 1952, 
p. 5.

148	 Ibídem.
149	 Ibídem.



262 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

de otros países, por haber alcanzado la libertad anhelada. En ese 
contexto, el 1 de mayo fue un día de reafirmación de su fe en 
los postulados de la Revolución de Abril y de profundización de 
su labor transformadora. La Central Obrera Boliviana hizo un 
pronunciamiento en tal sentido, remarcando las necesidades del 
periodo constructivo y la ampliación económica y social mediante 
el control obrero en las fábricas y la distribución de la tierra, como 
se hizo en Taraco, Belén, Vacas y Ucureña (Cochabamba).150 Su 
mensaje estuvo centrado en “la necesidad de forjar la unidad obrera 
en cada fábrica, en cada empresa, en cada organización sindical”.151

Por su parte, la prensa oficialista dedicó sus titulares a ese 
acontecimiento, señalando “¡La insólita movilización de un par-
tido para estar en una fiesta del Pueblo!”.152 Además, el partido 
gobernante expresó que el mnr, “vanguardia de la lucha del pueblo 
boliviano por su independencia económica, constituye también el 
partido del proletariado, por cuanto representa sus intereses en 
la actual etapa de desarrollo del país”.153 Los representantes del 
oficialismo anunciaron: “La fuerza sindical está decididamente 
con el Gobierno de la Revolución Nacional. Las demostraciones 
de su adhesión incondicional se hicieron categóricas el 1 de mayo 
en una extraordinaria concentración de sus fuerzas”.154 Lo que el 
Gobierno pretendía era reconducir la celebración del 1 de Mayo 
con fines propagandísticos, para lograr el apoyo y la aprobación 
de sus políticas. Se intentó así reforzar un pacto de consenso entre 
los miembros del mnr, los sindicatos de obreros y otros sectores 
populares, como también reafirmar la fe revolucionaria y confirmar 
su estrecha ligazón con el régimen de Paz Estenssoro y del parti-
do gobernante. A pesar de la identificación de la Central Obrera 
Boliviana con el nacionalismo de aquellos años, las organizaciones 
obreras y sus líderes manifestaron que la festividad del 1 de Mayo 

150	 Carmen Soliz, Campos de Revolución…
151	 Pututu, La Paz, “La insólita movilización de un partido para estar en una 

fiesta del pueblo”, 8 de mayo de 1954, p. 14.
152	 Ibídem.
153	 Ibídem.
154	 Ibídem.



263PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

era de los obreros, que los representaba, que se identificaban con 
ella y que por medio de ella mostraban su fuerza y su capacidad 
de convocatoria.

Crisis de representación y de representatividad

La relación entre las fuerzas políticas bolivianas empezó a deterio-
rarse muy pronto, a pesar de que en 1956, durante la celebración 
del 1 de Mayo, el ministro de Trabajo, Abel Ayoroa Argandoña, 
se apresuró a ratificar “la solidaridad permanente entre el pueblo 
trabajador y sus gobernantes en la gigante tarea de transfor-
mación operada por nuestra Revolución”.155 En el discurso de 
Ñuflo Chávez Ortiz, alto dirigente obrero y ministro de Asuntos 
Campesinos, ya se sentían los indicios del conflicto, dado que 
criticó los ataques contra el sindicalismo revolucionario, es decir 
los sindicatos estrechamente vinculados con el partido oficialista: 
“qué otros sectores hacen a esta clase de sindicalismo, defendien-
do el voto universal y aclarando que existe la conciencia en el 
campesinado formada a base de la Revolución Nacional”.156 Por 
su parte, los ministros obreros intentaron disimular un posible e 
inevitable conflicto relacionado con la campaña preelectoral y la 
supresión de Lechín Oquendo como candidato. Esa estrategia fue 
observada durante la celebración del 1 de Mayo: tanto el Gobierno 
como la alta dirigencia de la Central Obrera Boliviana intentaron 
proyectar la imagen de un frente común.

En 1956, el Comité Ejecutivo Nacional de la Central Obrera 
Boliviana publicó el “Llamamiento para el desfile del 1º de Mayo, 
Día de los Trabajadores”, donde fueron señalados los lugares asig-
nados en La Paz para la concentración de las casi 57 organizaciones 
sindicales. Las manifestaciones en otras ciudades de Bolivia tuvie-
ron características propias: en Oruro, por ejemplo, la celebración 
tuvo rasgos más de una fiesta cívica, caracterizada por el ritual de 

155	 El Diario, La Paz, “Los trabajadores concurrirán el 1 de mayo con un desfile 
afiliados a la cob”, 1 de mayo de 1956, p. 4.

156	 Ibídem, p. 5.



264 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

iza de la bandera nacional y de entonación del himno nacional; en 
Sucre, fue decretada la total suspensión de actividades, incluyendo 
el servicio de taxis y la exhibición cinematográfica; y en Santa Cruz 
y en Trinidad, se anunció un desfile obrero-campesino.

Si bien en 1956 todavía fue posible proyectar la imagen de 
unidad durante la celebración del 1 de Mayo, al año siguiente la 
crisis se hizo más que evidente. El segundo periodo gubernamental 
del mnr (1956-1960), a la cabeza de Siles Zuazo, se caracterizó 
por el intento de llevar a cabo la estabilización económica, con 
consecuencias significativas para la clase trabajadora. La búsqueda 
de capitales extranjeros para la inversión (sobre todo de origen 
norteamericano), la anulación de beneficios sociales y de subven-
ciones, y el congelamiento de sueldos y de salarios produjeron 
una brecha en las relaciones entre el Gobierno y el movimiento 
obrero. En respuesta, los trabajadores mineros, por intermedio 
de la Federación Sindical de Trabajadores Mineros de Bolivia, 
convocaron al viii Congreso Minero, que fue realizado en abril de 
1957, en Pulacayo, donde decidieron asumir medidas de protesta.

El descontento se manifestó de inmediato en los discursos 
del 1 de Mayo, cuando después del desfile de los trabajadores, en 
la plaza Venezuela en La Paz, frente a la sede de la Federación 
Sindical de Trabajadores Mineros de Bolivia, sobre una tarima 
especial construida para la ocasión, varios dirigentes hicieron uso 
de la palabra, entre ellos, Lechín Oquendo, quien advirtió acerca 
del intento de “desvirtuar el auténtico sentido revolucionario de la 
celebración de los trabajadores y hacer de ella una día más de fiesta 
y de holgazanería […] para adormecer la conciencia de clase”.157 
Para Lechín Oquendo, la fecha 1 de mayo significaba “el día de rea-
juste revolucionario para examinar el camino recorrido y para saber 
quiénes se han mantenido fieles a su clase y a su revolución”.158 Al 
finalizar su discurso, él llamó a apoyar al “compadre Siles Zuazo”, 
aunque más tarde le retiró su apoyo y calificó sus medidas como 

157	 El Diario, La Paz, “Discurso de Juan Lechín Oquendo”, 3 de mayo de 1952, 
p. 5.

158	 Ibídem.



265PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

la “antítesis de la revolución”, respaldando más bien la huelga 
general decretada en el ii Congreso Nacional de la Central Obrera 
Boliviana.159 Por el contrario, varios sindicatos se retractaron, entre 
ellos de los fabriles, los artesanos, los ferroviarios, los petroleros, 
los choferes, los bancarios y los telegrafistas. Tal situación fue un 
indicio de la segmentación del movimiento obrero, avivada por 
el oficialismo, que denominó “troscobitas”160 a los representantes 
mineros más radicales y los apartó de participar en el Gobier-
no.161 Más aún, Siles Zuazo profundizó la división interna en el 
movimiento obrero creando “bloques reestructuradores” de los 
sindicatos oficialistas para “reemplazar o actuar paralelamente a 
las dirigencias de la cob”,162 incluyendo a la Federación Sindical 
de Trabajadores Mineros de Bolivia.

Esa situación crítica y la división entre las organizaciones 
obreras se hizo evidente en 1958, en el escenario festivo del 1 
de Mayo. Ese año, en el desfile de los sindicatos oficialistas, el 
presidente Siles Zuazo los saludó desde el balcón del Palacio de 
Gobierno. Asimismo, en la plaza Murillo, tomaron la palabra los 
representantes de varios sindicatos afines al Gobierno. Fue el caso 
del representante del sector minero de Milluni, Daniel Eguino 
Arias, quien exhortó a los trabajadores a superar el caudillismo 
mediante la reestructuración en las direcciones sindicales. Por su 
parte, Hugo Montero, secretario permanente de la Central Obrera 
Boliviana, se concentró en la crisis sindical, mientras que Fidel 
Gutiérrez, en representación de los fabriles, habló de la necesidad 
de analizar el concepto de sindicalismo. Las intervenciones conti-
nuaron. Félix Valle, representante de los mineros de Colquiri, dijo 
que los mineros estaban dispuestos a defender a los trabajadores 
contra los malos dirigentes y que combatirían en todo momento 
a los troscobitas.163 El secretario ejecutivo de los gremiales, José 

159	 Magdalena Cajías, “La Revolución Nacional…”, p. 71.
160	 Expresión usada para “tipificar al extremista ligado al lechinismo y que se 

lo suponía usurpador de la representación de los trabajadores”.
161	 Guillermo Lora, Historia del Movimiento Obrero Boliviano…, t. v, p. 70.
162	 Ibídem.
163	 Se refería así al partido trotskista: Partido Obrero Revolucionario (por).



266 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

M. Palacios, hizo una defensa del sector gremialista manifestando 
que artesanos, comerciantes minoristas, vendedores de mercados 
y otros estaban rezagados y carecían de protección del Gobierno. 
También participó el secretario general de la Federación Depar-
tamental Campesina de La Paz, que con un discurso en aymara 
reiteró el apoyo y la lealtad del sector campesino al Gobierno.

Mientras que en la plaza Murillo se escuchaban los discursos 
a favor del Gobierno, los sindicalistas disconformes con la política 
gubernamental organizaron una concentración en la plaza del Obe-
lisco (a tres cuadras de la plaza principal de La Paz), auspiciada por la 
Federación Sindical de Trabajadores Mineros de Bolivia, en la que 
participaron los delegados de los trabajadores de las minas San José 
(Oruro), Kami (Cochabamba) y Viloco (La Paz), además de otros 
grupos de las organizaciones sindicales de La Paz. El secretario 
ejecutivo de esa Federación, Lechín Oquendo, dijo que “quería 
hacer escuchar su voz de protesta contra el Gobierno de Siles por 
permitir que el imperialismo se apropie de este país por medio de 
sus inversiones”,164 señalando también que el cogobierno era una 
farsa y acusando al comité reestructurador de la Central Obrera 
Boliviana de ser un instrumento del Ministerio de Gobierno.

Los años posteriores del movimiento obrero se caracterizaron 
por el incremento de la radicalización de sus bases y la mayor in-
fluencia tanto del Partido Comunista Boliviano como del Partido 
Obrero Boliviano en sus filas, en respuesta al cada vez mayor uso 
de la violencia contra los sindicatos obreros por parte del Go-
bierno. Este se vio devastado a causa de las divisiones internas del 
país, que sufría una caída económica. La solución que se veía era 
el regreso de Paz Estenssoro a la presidencia, acompañado por 
Lechín Oquendo como vicepresidente; es decir, el regreso de la 
fórmula de éxito político de 1952, con las mismas bases constitu-
tivas del poder: el mnr y el movimiento obrero, condicionado, 
sin embargo, por la división respecto a la relación con la Unión 
de Repúblicas Socialistas Soviéticas y con Cuba durante esos años.

164	 El Diario, La Paz, “La fiesta de 1 de Mayo ha sido recordada con una ma-
nifestación de trabajadores. Rol de oradores”, 3 de mayo de 1958, p. 7.



267PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

El 1 de mayo de 1961, Paz Estenssoro se dirigió a los obreros 
apelando a la Revolución de 1952 como símbolo de la victoria 
popular y pidiendo defenderla con “responsabilidad y disciplina 
consciente”.165 Al parecer, el Gobierno ya no percibía al movi-
miento obrero como un socio, sino como un sujeto obediente. En 
ese marco, la aprobación en junio de 1961 del Plan Triangular, 
caracterizado por contener varias medidas que afectaban el bien-
estar social de los trabajadores y limitaban su actividad sindical, 
provocó una profunda brecha entre ambas fuerzas, que se fue 
agudizando de manera significativa por una posterior represión en 
las zonas mineras. La situación fue a peor: las diferencias al interior 
del movimiento obrero se ahondaron como consecuencia de una 
fuerte polarización política. Los más altos dirigentes sindicales 
Juan Pimentel y Lechín Oquendo, otrora correligionarios, se 
disputaron el control de la Federación Sindical de Trabajadores 
Mineros de Bolivia; en el fondo, se trató de una disputa entre el 
mnr y los partidos políticos de izquierda por la influencia en los 
sindicatos obreros. Tal disputa tuvo lugar durante el xi Congreso 
Nacional de Trabajadores Mineros y también se reflejó el mismo 
día de la celebración del 1 de Mayo.

Aquel año (1961), el festejo en La Paz se caracterizó por una 
escasa presencia de sindicatos, no obstante la convocatoria de 
la Central Obrera Boliviana para participar en la Marcha de la 
Unidad Sindical. El recorrido fue recortado significativamente y 
no pasó por la plaza Murillo, y los discursos se dieron en la plaza 
de San Francisco. Una parte de los oradores, afines al Partido 
Comunista Boliviano y a sindicatos que estaban bajo la influencia 
de ese partido, celebró el triunfo de las milicias de Fidel Castro 
sobre grupos de exilados que intentaron invadir la isla de Cuba. 
Las simpatías de los manifestantes estaban divididas: un grupo, 
representado por el gremialista Palacios, marcó a la Unión de 
Repúblicas Socialistas Soviéticas como abanderada de la paz, apo-
yando con estribillos a favor de Castro y mueras al imperialismo 

165	 Presencia, La Paz, “Mensaje de Víctor Paz Estenssoro”, 1 de mayo de 1961, 
p. 1.



268 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

yanqui; el otro ignoraba al orador y silbaba en su contra. Ese 1 de 
mayo, las fuerzas del orden estaban preparadas para reprimir la 
manifestación, armadas con granadas de gas y dispuestas a defender 
el edificio de la Embajada americana, y sus oficinas dependientes, 
de una posible provocación.166 Pese a tan marcada división de 
opiniones y de posturas, no se llegó a la violencia; tampoco se 
produjo un enfrentamiento con la Policía. 

Dos años más tarde, la esperanza de mantener al Gobierno 
unido continuaba siendo parte de las expectativas populares. El 
1 de mayo de 1963, en La Paz, una vez más se intentó organizar 
la Marcha de la Unidad Sindical. Algunos grupos de trabajadores 
portaban retratos de Paz Estenssoro y de Lechín Oquendo, como 
también pancartas con la frase: “Los trabajadores con Víctor Paz 
Estenssoro”.167 Ante la ausencia de organismos sindicales de las 
reparticiones públicas, la Central Obrera Boliviana organizó una 
marcha en la que participaron veintiocho sindicatos; encabezó el 
desfile Lechín Oquendo, secretario ejecutivo de la Central Obrera 
Boliviana y vicepresidente de la República. La marcha, sin pasar 
por la plaza Murillo, terminó frente a la sede de la Federación 
Sindical de Trabajadores Mineros de Bolivia, donde Lechín 
Oquendo, desde el balcón, presenció el paso de los sindicatos. El 
líder se abstuvo de dar un discurso político: “Los dirigentes de la 
Central Obrera Boliviana puntualizaron que Lechín Oquendo no 
habló para evitar que se comente que él busca aprovechar el acto 
con fines electorales”.168 Para prevenir cualquier tipo de acusación 
política, la Central Obrera Boliviana prohibió el uso de propa-
ganda política; sin embargo, carteles alusivos a Cuba estuvieron 
presentes también esa vez.169 

De alguna manera, lo que sucedía en el espacio festivo del 1 
de Mayo era el reflejo de lo que pasaba en la sociedad boliviana: 

166	 Presencia, La Paz, “En el Día de Trabajo los obreros expresaron el repudio 
al comunismo”, 1 de mayo 1961, p. 5.

167	 Presencia, La Paz, 3 de mayo de 1963, [pie de foto] p. 5.
168	 Presencia, La Paz, “Marcha de la unidad sindical se realizó pacíficamente 

en día 1 de Mayo”, 3 de mayo de 1963, p. 5.
169	 Ibídem.



269PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

una profunda crisis del proceso revolucionario iniciado en 1952, 
a causa de fuertes contradicciones entre sus partes y actores indi-
viduales y colectivos más importantes. Tal vez por esa razón las 
celebraciones del 1 de Mayo quedaron en la memoria colectiva 
como se las describió en el periódico Presencia años más tarde:

Los desfiles del 1 de mayo desde el advenimiento del mnr, fueron 
perdiendo su carácter esencial de recordar la dignidad del trabajador 
y sus luchas por reivindicaciones económico-sociales, para convertir-
se primero en masivas demostraciones de apoyo partidario y dege-
nerar, después, en activas marchas de repudio al mismo gobierno.170

Escenarios y rituales de la protesta en la época
de los golpes militares 

Durante el ciclo militar 1964-1982, la celebración del 1 de Mayo 
adquirió una importancia inusual: el contexto de prohibiciones y de 
persecuciones a los sindicatos obreros y a los partidos de izquierda 
reafirmó aún más ese espacio de protesta y de demandas sociales. 
En cuanto a la reacción de los distintos gobiernos militares, esta 
no fue uniforme, debido a las diferencias ideológicas y políticas de 
cada uno, como también al contexto histórico interno y externo.

La celebración del 1 de Mayo después del golpe del general 
Barrientos y del establecimiento de la dictadura militar (1964-
1968) se caracterizó por tener un ambiente de tensión vigilada, 
puesto que ese primer gobierno militar se comprometió a respetar 
las libertades sindicales y políticas.171 En 1965, mientras que el 
Gobierno recordaba el Día del Trabajo e intentaba persuadir a los 
sindicatos de que “la única vía que lleva a la solución verdadera 
es la de la comprensión y la cooperación mutuas, que permita 
oficiar una nueva sociedad en base a los principios cristianos”,172 

170	 Presencia, La Paz, “La cob auspiciará la marcha, encabeza el desfile con su 
plana mayor precedida por el secretario ejecutivo de la organización Juan 
Lechín Oquendo”, 1 de mayo de 1965, p. 7.

171	 Magdalena Cajías, “La Revolución Nacional…”, p. 93.
172	 Presencia, La Paz, “Día de trabajo”, 1 de mayo, de 1965 p. 4.



270 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

los días previos a la fiesta, y en casi todas las ciudades capitales de 
departamento, se produjeron paros escalonados de los maestros, 
con una propuesta de paro indefinido. En Cochabamba, el sindi-
cato de maestros, acompañado por otros sectores de trabajadores, 
realizó una manifestación antigubernamental y acusó al Gobierno 
de corrupción y de gasto de dinero con fines electorales. Así, en 
plena plaza de Armas de esa ciudad, fueron desplegados carteles 
contra la “bota militar” y con reclamos que decían: “libros sí, gorras 
no”, “queremos sueldo de sargentos”,173 mientras que en Tarija, 
Trinidad y Oruro los maestros lanzaron “mueras” al Gobierno.

Por otra parte, los dirigentes sindicales de las minas San José 
y Machacamarca entraron en huelga de hambre, exigiendo el 
aumento de sueldos y otras concesiones salariales, a pesar de que 
Corporación Minera de Bolivia había emitido un mensaje incitando 
a los trabajadores a salvar de la crisis a la institución. La persecu-
ción a Lechín Oquendo y la acusación que se le hizo por tráfico de 
cocaína y por tener doble nacionalidad (chilena-boliviana) empeo-
raron la tirante relación entre los sectores sindicales y el gobierno 
militar.174 No obstante, en su condición de secretario ejecutivo de 
la Federación Sindical de Trabajadores Mineros de Bolivia, Lechín 
Oquendo se presentó y encabezó el desfile del 1 de Mayo, con la 
plana mayor de la Central Obrera Boliviana y acompañado por el 
ministro militar de Trabajo, coronel Samuel Gallardo.

En medio de las reforzadas medidas de seguridad, los mineros 
fueron los protagonistas de las celebraciones del 1 de Mayo de ese 
año. Los periódicos incluso hablaban de “por lo menos dos mil 
mineros”175 vestidos de traje de labores, que se trasladaron a La 
Paz para asistir a la marcha. También fue notoria la participación 
de estudiantes de colegio, universitarios y maestros, además de 
veinticuatro organizaciones sindicales. Varios de los dirigentes 
sindicales y de los miembros de los sindicatos continuaban mili-
tando en distintos partidos políticos, entre ellos el Partido Obrero 

173	 Ibídem.
174	 Presencia, La Paz, “Día de trabajo”, 1 de mayo, de 1965, p. 5.
175	 Presencia, La Paz, “Desfile de la cob”, 2 de mayo, de 1965, p. 5.



271PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

Revolucionario, el Partido Republicano de Izquierda Nacional y 
el Partido Comunista Boliviano, relación partidaria que se hacía 
más notoria en el espacio festivo.

El desfile de 1965 por el 1 de Mayo fue uno de los más grandes 
de la década de 1960; se afirmaba que conglomeró a más de 10.000 
personas. Desde los últimos años del mnr en funciones de gobier-
no, la ruta del desfile ya no pasaba por la plaza Murillo; este partía 
de la avenida Montes, continuaba por las calles centrales de La Paz 
y llegaba hasta la plaza Venezuela. Allí, desde los balcones de la 
sede de la Federación Sindical de Trabajadores Mineros de Bolivia, 
Lechín Oquendo y otros líderes sindicales lanzaban discursos de 
claro contenido político: convocaban a defender la nacionalización 
de las minas, la reforma agraria y el voto universal; promovían los 
principios de unidad laboral y de unidad obrero-campesina; pro-
testaban contra la injusticia social; reclamaban la libertad sindical 
sin restricciones; y también buscaban el aumento salarial. Los 
mensajes más radicales llamaban a “luchar hasta lograr la total 
liberación de la patria”,176 respaldaban las guerrillas comunistas de 
Vietnam, condenaban a Estados Unidos por la invasión a República 
Dominicana y convocaban a seguir una batalla antiimperialista y 
antifeudal. Los periódicos caracterizaron ese 1 de Mayo como “un 
ambiente agresivo a la Junta Militar”, donde los discursos de los 
oradores fueron “violentos y amenazantes” respecto a una “nueva 
insurrección para obtener a mejores condiciones de trabajo”.177

En respuesta a la reacción obrera, el Gobierno de Barrientos 
intentó reorganizar la Corporación Minera de Bolivia y planteó 
una política de reajuste salarial, provocando con ello serios con-
flictos tanto en las zonas mineras como en las ciudades (sobre 
todo en La Paz), como también una profunda radicalización de 
las bases y la clandestinización de los líderes sindicales. El falso 
triunfo electoral de Barrientos en las elecciones de 1966, debido 
a la política de amedrentamiento contra los enemigos políticos y 

176	 Presencia, La Paz, “Mensaje a los trabajadores de la Corporación Minera 
de Bolivia”, 1 de mayo, de 1965, p. 5.

177	 Presencia, La Paz, “Desfile de la cob”, 2 de mayo de 1965, p. 7.



272 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

al voto campesino a su favor, “desató las manos” de su Gobierno 
para seguir con las medidas violentas en contra de los movimientos 
obreros, lo que concluyó en la tristemente famosa masacre de San 
Juan, en junio de 1967.

En 1968, a pesar de la convulsión en el país por la guerrilla de 
Ernesto “Che” Guevara, por las persecuciones de los líderes polí-
ticos y sindicales, y, sobre todo, por el exilio del Lechín Oquendo, 
no se prohibió la celebración del 1 de Mayo; al contrario, se llevó 
adelante con una gigantesca manifestación en la que participaron 
los trabajadores de casi todos los sectores laborales. El presidente 
Barrientos, por su parte, dirigió un mensaje en el que propuso la 
formación de una Confederación General de Trabajadores, ma-
nejada por el Gobierno. El clima intimidante y amenazante por 
parte del Gobierno dominó el ambiente. Desde la perspectiva de 
la prensa: “la manifestación fue correcta y como lo habían adelan-
tado sus organizadores, solo servía para dar muestras de la unidad 
sindical que existe”; “a diferencia de los años anteriores, la marcha 
de los trabajadores fue ordenada y pacífica”; y “aunque hubo fervor 
sindical, no se produjeron incidentes a lo largo de toda la marcha, 
se notó orden y disciplina en todos los manifestantes”.178 En medio 
de un claro clima de represión, sin embargo, los manifestantes 
portaron carteles de protesta por la ausencia de libertades sindi-
cales y contra el Gobierno, al tiempo que vitoreaban a la Central 
Obrera Boliviana y la unidad sindical, y gritaban mueras a la bota 
militar, al imperialismo y a la Gulf Oil Company.179 

El recorrido de los trabajadores siguió el mismo esquema 
establecido años antes, pero no duró más de dos horas. La marcha 
terminó en la plaza de San Francisco, que recobró su significa-
do de espacio de protesta. Desde los balcones de la Federación 
Departamental de Trabajadores Fabriles de La Paz, los oradores, 
representando a diferentes sectores, tuvieron la oportunidad de 

178	 Presencia, La Paz, “Trabajadores realizaron importante manifestación ce-
lebrando el 1 de Mayo”, 3 de mayo de 1968, p. 8.

179	 La empresa norteamericana Gulf Oil Company llegó a Bolivia en 1956 y 
fue nacionalizada en 1969.



273PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

pronunciar largos y apasionados discursos. La mayor preocupa-
ción de los trabajadores rondó en los temas de la reorganización 
de la Central Obrera Boliviana, la unidad sindical y la inter-
vención armada en las minas nacionalizadas. Los discursos más 
conciliadores fueron de los dirigentes fabriles Raymundo Buitre 
y Jaime Benavidez, representantes de la Confederación General 
de Trabajadores Fabriles, y de Mario Paz Soldán, dirigente de 
los bancarios, que formaba parte de la organización del Comité 
de Defensa de los Trabajadores; sus alocuciones se volcaron a la 
necesidad de reorganizar la Central Obrera Boliviana, a fin de 
obtener las mejoras salariales y sociales señaladas como finalidad 
principal para el movimiento obrero.

Los discursos de los dirigentes estudiantiles, en cambio, fueron 
mucho más radicales: Mario Quezada se refirió a la unidad obrero-
estudiantil y Carlos Montaño Daza, dirigente de la Confederación 
Universitaria Boliviana, atacó al Gobierno por “la entrega de 
nuestras riquezas a los consorcios extranjeros e insistió en llamar 
al gobierno como ‘masacrador’”,180 por la masacre de obreros en 
junio de 1967. Otro sector radical fue el Magisterio, que exigió el 
aumento de los salarios, amenazando con huelgas de brazos caídos, 
manifestaciones callejeras, foros públicos, asambleas y propaganda 
dirigida a la opinión pública. El sindicato de ese sector logró una 
audiencia con el presidente Barrientos el 1 de mayo de 1968, para 
insistir en el cumplimiento de las demandas sin llegar a medidas 
extremas de protesta. 

La política de gobierno del general Hugo Banzer Suárez 
(1971-1978), que llegó al poder mediante otro golpe militar, estuvo 
cargada de una ideología anticomunista, de defensa del sistema 
capitalista y de uso de prácticas represivas contra el movimiento 
obrero y estudiantil.181 Según el discurso oficial, el Gobierno bus-
caba “la promoción social, por soluciones adecuadas y armónicas 

180	 Presencia, La Paz, “Trabajadores realizaron importante manifestación ce-
lebrando el 1 de Mayo”, 3 de mayo de 1968, p. 8.

181	 Erick Langer, “Una visión histórica de Bolivia en el siglo xx”, en Fernando 
Campero (coord.), Bolivia en el siglo xx. La formación de la Bolivia contempo-
ránea, Harvard Club Bolivia, La Paz, 1999, pp. 67-88.



274 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

de diferentes problemas, aspiraciones de progreso social, econó-
mico, cultural”.182 Sin embargo, desde el principio, las relaciones 
de Banzer con el movimiento sindical fueron tensas. Mediante el 
Decreto Supremo 11947, de 9 de noviembre de 1974, las huelgas 
fueron prohibidas y se creó la figura de los “coordinadores labo-
rales”, nombrados por el Ministerio de Trabajo, señalando que los 
sindicatos “no pueden servir de instrumento para fines políticos” 
porque atentan contra la seguridad del Estado y “la integridad 
nacional y sus instituciones”.183

El escenario de celebración del 1 de Mayo en 1973 estuvo 
condicionado por las órdenes superiores que prohibían la presencia 
de elementos políticos y la exhibición de carteles con contenido 
político, “debiendo portar los trabajadores la enseña nacional, 
sus estandartes y carteles alusivos a la fecha”.184 La Comisión 
Organizadora de la Marcha de la Unidad Sindical, integrada por 
el secretario ejecutivo de los fabriles, Patricio Cuentas, y el re-
presentante de los mineros, Sinforoso Cabrera, se comprometió 
a controlar el desarrollo de la manifestación, “a fin de que esta 
no derive en actos políticos, toda vez que el sentido del desfile 
será estrictamente sindical”.185 Las fotografías tomadas ese día en 
La Paz mostraban que efectivamente los marchantes desfilaron 
vestidos de traje y portando carteles que indicaban su pertenencia 
sindical. Al lado de los obreros marcharon el ministro del Interior, 
Alfredo Arce Carpio, el ministro de Trabajo, Guillermo Fortún, 
y los funcionarios de esa cartera de Estado, junto a los dirigentes 
sindicales, dando en conjunto la imagen de un espacio controlado 
por el Gobierno. Según la prensa:

[…] la marcha se caracterizó por su orden y disciplina y por el sen-
tido sindicalismo que se le dio. El más completo orden imperó en el 

182	 Presencia, La Paz, “Cuatro aspectos de la marcha que se realizó el 1 de 
mayo”, 1 de mayo de 1973, p. 3.

183	 Ibídem.
184	 Presencia, La Paz, “Marcha de la unidad sindical se realizará esta mañana”, 

1 de mayo de 1973, p. 8.
185	 Ibídem.



275PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

3 d
e m

ay
o d

e 1
97

1,
 Pe

rió
di

co
 Pr

es
en

cia
.



276 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

desfile y al concurrir este, a las 12.30, los grupos que aún quedaban 
en San Francisco se retiraron disciplinalmente.186 

Los participantes en la marcha exigieron la reorganización 
de la Central Obrera Boliviana, el control sobre los precios y 
medidas para abaratar la vida; en medio, también se escucharon 
vivas al movimiento obrero y eslóganes relativos a las víctimas 
caídas en las luchas. En la plaza de San Francisco, los oradores 
(aprobados por el Gobierno) siguieron un discurso centrado en las 
demandas económicas. Aquel rol prescrito fue alterado por Félix 
Valencia, dirigente de la fábrica Said, cuyo discurso fue calificado 
por el Gobierno como “subversivo”, puesto que se refirió a los 
representantes del Gobierno como “bufones”; aun así, el periódico 
Presencia lo publicó sin restricciones.

186	 Presencia, La Paz, “Discurso fuera del programa en la Plaza San Francisco”, 
3 de mayo de 1973, p. 9.

1 de mayo de 1965, Periódico Presencia.



277PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

El discurso de Valencia fue acompañado de gritos y aplau-
sos, con carteles que decían: “Abajo los gorilas” y “Los obreros 
al poder”,187 y con vivas por el Día del Trabajo. El orador exigió 
la libertad de los presos políticos y la presidencia del país para 
un obrero, “porque el poder corresponde al movimiento obrero, 
que ha sabido defender la economía del pueblo, de los obreros, y 
también las riquezas de Bolivia”.188 Sus palabras provocaron una 
profunda indignación del Gobierno, que inmediatamente se pro-
nunció señalando que el “gobierno respeta el sindicalismo, pero 
reprimirá con energía la provocación”.189 El Gobierno también 
anunció que el dirigente sindical Valencia sería enjuiciado; en esa 
dirección, el fiscal general dispuso su detención respaldada en los 
artículos 191, 192, 194, 198, 200 y 219 del Código Penal, y en la 
Ley de Seguridad del Estado.

Mientras tanto, en distintas ciudades de Bolivia, los desfiles 
por el 1 de Mayo estuvieron acompañados por autoridades milita-
res, como en Trinidad, donde la presencia militar fue abrumadora 
y los discursos iban en apoyo a la política gubernamental. Los 
trabajadores mineros, impedidos de llegar a La Paz, llevaron a 
cabo actividades conmemorativas en sus distritos. Para bajar la 
tensión social, el Gobierno entregó viviendas obreras e instala-
ciones para almacenes en el distrito paceño Colquiri, al igual que 
implementos de rayos x a la empresa minera Quechisla (Potosí), 
asegurando que “existe tranquilidad en los centros mineros”;190 
pero la realidad era otra.

En 1974, se produjo una huelga general de trabajadores, hubo 
una intervención gubernamental en la zona mineras de Potosí y 
de Oruro (Catavi, Siglo xx, Uncía y Llallagua), y el Gobierno 
procedió a la detención de políticos opositores y de líderes sin-
dicales. Las actividades de los sindicatos y de otras agrupaciones 

187	 Ibídem.
188	 Ibídem.
189	 Presencia, La Paz, “Gobierno respeta el sindicalismo, pero reprimirá con 

energía la provocación”, 3 de mayo de 1973, p. 9.
190	 Presencia, La Paz, “Existe tranquilidad en los centros mineros”, 3 de mayo 

de 1973, p. 9.



278 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

sociales quedaron prohibidas o bajo vigilancia de los coordinadores 
laborales designados por el Gobierno. De hecho:

Toda la reunión que no fuera oficialmente autorizada podía ser san-
cionada por la ley marcial; las huelgas y toda forma de paro laboral 
fueron estrictamente prohibidas. A fin de reforzar la moral cívica 
todavía más, se redujo el número de feriados públicos.191

En esa clara confrontación entre el Gobierno y los sindicatos 
mineros, el 1 de mayo de 1975, Banzer dirigió algunos mensajes 
populistas a los trabajadores del país, expresando su deseo de crear 
una sociedad humanista y cristiana basada en “la existencia del 
orden institucional, de estabilidad política y de paz social”.192 En 
su deseo de acercarse a los sectores obreros próximos al Gobierno, 
Banzer también utilizó estrategias discursivas populistas, decla-
rándose más amigo de los pobres que de los ricos, parafraseando 
la célebre expresión de Villaroel. Asimismo, en un acto público 
con motivo del Día del Trabajo, afirmó que su régimen estaba 
empeñado en mejorar las condiciones de vida de los bolivianos, a 
tiempo de entregar esa fecha 660 títulos de propiedad de terrenos 
a los trabajadores ferroviarios en La Paz.193

Ese año, durante la marcha obrera del 1 de Mayo en La Paz, 
los trabajadores expresaron su rechazo a los coordinadores labo-
rales, exigieron libertad de expresión y libertad para organizarse 
sindicalmente, y manifestaron su repudio al gobierno militar; los 
choferes, los gremiales y los mineros no estuvieron presentes. 
El recorrido duró apenas 45 minutos, para llegar después hasta 
la plaza de San Francisco. El Gobierno pretendió controlar la 
manifestación mediante la presencia del ministro de Trabajo, 
Ario Vargas Salinas, que no solo encabezó la marcha, sino que 
tenía programado un discurso, al igual que los representantes 
de los sindicatos que colaboraban con el Gobierno. Uno de esos 

191	 James Dunkerley, Rebelión en las venas…, p. 270.
192	 Presencia, La Paz, “Mensaje de Banzer a los hermanos trabajadores del país”, 

1 de mayo de 1975, p. 4.
193	 Ibídem.



279PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

colaboradores, el coordinador nacional de los trabajadores fabriles, 
Fructuoso Coaquira, fue interrumpido durante su discurso en me-
dio de una “silbatina cerrada”. Finalmente, los representantes del 
oficialismo y los coordinadores laborales tuvieron que suspender 
sus discursos, por la presión de los manifestantes.

Fueron los estudiantes de la Universidad Mayor de San Andrés 
de La Paz quienes se rehusaron a seguir el guion elaborado por 
las autoridades. Así, improvisaron una tarima en la plaza de San 
Francisco, desde donde lanzaron discursos más radicales. Tanto 
estudiantes como campesinos y obreros expresaron su descontento 
contra la política social del Gobierno mediante estribillos como: 
“¡Abajo los Coordinadores Laborales!”, “¡Abajo la dictadura!”, 
“Hermano, obrero, la umsa194 está contigo”, “Obreros al poder, 
milicos al cuartel”.195 La marcha y la concentración se desarrolla-
ron en condiciones de estricta vigilancia policial por parte de la 
Guardia de Seguridad Pública, el Tránsito, la Dirección de Inves-
tigación Nacional y los agentes de seguridad del Ministerio del 
Interior; varios vehículos policiales y de ese ministerio circularon 
todo el tiempo alrededor de la manifestación. Por disposición del 
Gobierno, las fuerzas policiales estaban acuarteladas. Si bien la 
marcha no fue reprimida, más tarde el Gobierno cometió un duro 
golpe político a los dirigentes de la Central Obrera Boliviana y de 
los partidos de izquierda.

Las protestas durante la celebración del 1 de Mayo se repitieron 
por varios años y no cesaron hasta el retorno de la democracia. Sin 
embargo, dicho paso no fue lineal. La dictadura del general Luis 
García Meza (1980-1982) tuvo un carácter mucho más represivo 
y sangriento; además, estuvo caracterizada por un vínculo con el 
narcotráfico y una creciente corrupción, lo que impedía el desarrollo 
del proceso de retorno a la democracia. El Gobierno, denominado 
por el dictador de “Reconstrucción Nacional”, intentó establecer 
un régimen de terror, reprimiendo la resistencia minera y obrera.

194	 Universidad Mayor de San Andrés.
195	 Presencia, La Paz, “Marcha obrera rechazó a coordinadores laborales”, 1 

de mayo de 1975, p. 8.



280 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

En 1981, en ese contexto general, la celebración del 1 de 
Mayo adquirió un rasgo especial. García Meza emitió un discurso 
asegurando que la “definición ideológica” de su gobierno “está 
profundamente consubstanciada con las legítimas aspiraciones 
de los trabajadores en la necesidad de edificar una sociedad justa 
y equitativa que permita el mejoramiento económico y social de 
los trabajadores”.196 Los dirigentes de la Federación Sindical de 
Choferes “1ro. de Mayo”, Gastón Márquez y Armando Aparicio, 
aseguraron el apoyo al Gobierno para “lograr el “progreso de 
nuestra nacionalidad”.197 El ministro de Trabajo, coronel Rolando 
Canedo, llamó a la unidad en torno al Gobierno, “hasta lograr la 
grandeza de la Patria”,198 prometiendo el cambio de tecnología, 
la renovación de equipos, el mejoramiento de los sistemas de 
seguridad e higiene, y mejores condiciones de trabajo; empero, 
aseveró que tales cambios solo eran posibles en las condiciones 
de “una paz social permanente y duradera”.199 El Gobierno pre-
tendía establecer esa paz por medio de promesas, la cooptación 
de grupos obreros y algunas concesiones sociales, entre ellas 
algunas sedes sindicales, créditos para la vivienda rural y bonos a 
favor de los trabajadores, como el bono de compensación anual. 
Básicamente se trataba de medidas de represión: las manifes-
taciones de los sindicatos, de las organizaciones de obreros y 
de los estudiantes fueron prohibidas, y debido a la declaratoria 
de zona militar en todo el país se declaró toque de queda. En 
Oruro, el comando de la Segunda División de Ejército lanzó 
una advertencia contra las provocaciones y las transgresiones 
del orden “de los grupos identificados con el extremismo, que se 
han dado a la tarea de pegar afiches incitando a la subversión y 

196	 Presencia, La Paz, “Saludo al presidente con motivo del Día del Trabajo”, 
1 de mayo de 1981, p. 1.

197	 Presencia, La Paz, “Federación de Choferes 1 de Mayo”, 1 de mayo de 1981, 
p. 7.

198	 Presencia, La Paz, “Hoy se celebra el Día del Trabajo”, 1 de mayo de 1981, 
p. 11.

199	 Ibídem.



281PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

Marcha del 1 de mayo de 1971 en la ciudad de La Paz. https://www.historia.com

La Paz. Masiva movilización de la Central Obrera Boliviana por el Día del Trabajador en 1970, en la plaza de San Francisco. 



282 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

hacer circular rumores tendenciosos se reprimirá enérgicamente 
este tipo de actividades”.200

En “compensación”, el Gobierno preparó actividades alterna-
tivas para el Día del Trabajador en todo el país, con actos sociales y 
deportivos. En Oruro, por ejemplo, la Prefectura desarrolló activi-
dades con un fuerte énfasis en los elementos de la cultura militar. A 
las seis de la mañana, la población se despertó por el toque de dianas 
anunciando la celebración del 1 de Mayo. Más tarde, se proporcionó 
a los trabajadores un desayuno consistente en el tradicional api con 
pastel. A las nueve de la mañana, en el estadio, se dio inicio a un 
espectáculo deportivo protagonizado por los militares, que realiza-
ron números deportivos y demostraciones de atletismo, ciclismo y 
gimnasia acrobática; uno de los puntos principales de esa actividad 
fue el sorteo de diversos objetos y artefactos electrodomésticos.

Actividades similares fueron desplegadas en otros lugares del 
país. En Viacha, también fue inaugurado un complejo deportivo, y 
en el programa oficial en los distritos mineros se incluyeron parti-
dos de fútbol entre clubes profesionales y equipos de trabajadores. 
En Potosí, todas las actividades de celebración fueron suspendidas, 
excepto la Convención Nacional de Clubes de Leones, leales con el 
poder, lo que permitió asegurar que el 1 de Mayo transcurriera “con 
calma y tranquilidad”.201 Con todo, ni las promesas ni las persecucio-
nes a los líderes políticos y sindicales, como tampoco el intento de 
imponer la cultura militar sobre la cultura obrera, pudieron frenar 
el inevitable proceso de recuperación de la democracia en Bolivia.

Escenarios democráticos del 1 de Mayo

En Bolivia, el espacio festivo del 1 de Mayo después del perio-
do de las dictaduras militares tuvo tres momentos importantes 
marcados por los años 1971, 1983 y 1987. Los dos primeros han 
sido claves para analizar, una vez más, la experiencia obrera en el 
poder; son “dos ejemplos concretos de la adhesión de la cob al 

200	 Ibídem.
201	 Ibídem.



283PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

Gobierno”.202 El tercer momento evidencia la decadencia de esa 
relación, producida ya en condiciones democráticas. Durante el 
corto mandato del general Juan José Torres (octubre 1970-agosto 
1971), se lanzaron varias medidas, entre ellas la nacionalización 
de la mina Matilde (La Paz), el aumento presupuestario para las 
universidades bolivianas, la creación de la Corporación de Desa-
rrollo y del Banco del Estado, y, sobre todo, el reconocimiento de 
la necesidad de la participación obrera y popular en el cogobierno.

Por esa última razón, el festejo del 1 de Mayo en 1971 fue, 
más que nada, la demostración de la fuerza obrera con una masiva 
presencia de las organizaciones obreras, campesinas y universita-
rias para dar vigencia a la llamada Asamblea Popular, cuyo inicio 
oficial fue, justamente, el 1 de mayo, después de más de tres meses 
de preparativos. De igual modo, fue recuperado el espacio de 
la plaza Murillo, por donde de nuevo pasó la marcha, que duró 
más de cuatro horas; el acto central, en cambio, se llevó a cabo 
en el edificio de la Central Obrera Boliviana. Las consignas de 
los manifestantes fueron entonces mucho más audaces y francas, 
en un clima democrático de fervor y entusiasmo: “¡Bolivia libre 
obrero-estudiantil!”, “¡Che Guevara, tu ejemplo nos guía!”, “¡Viva 
el nacionalismo revolucionario!”, “¡La lucha del Che, Inti y Néstor 
Paz por los trabajadores!” y “¡Gloria a los mártires de Chicago!”, 
entre otras. En las pancartas, a su vez, iban registrados lemas como 
los siguientes: “Solo la clase obrera hace la revolución”, “forno 
presente 1º de Mayo”, “Plomo y bala al explotador”, “Gloria 
César Lora, Camacho, Aguilar”, “Castigar a los masacradores del 
proletariado” y “Gloria a los mártires de la clase trabajadora”.203 

El panteón de los “santos obreros” nuevamente fue engrosa-
do con nuevos nombres, esta vez de los inmolados a lo largo de 
la lucha por la libertad y la democracia. En las celebraciones, la 

202	 Véanse Magdalena Cajías, “Cogestión obrera en comibol y funciona-
miento de la asamblea Popular”, en Magdalena Cajías (coord.), Bolivia, 
su historia, t. vi, p. 126; y Magdalena Cajías, “El gobierno de Torres y la 
Asamblea Popular”, en Magdalena Cajías et al., Historia de Bolivia. Miradas 
plurales…, pp. 604-605. [comibol: Corporación Minera de Bolivia]

203	 Presencia, La Paz, “La marcha de Trabajadores”, 3 de mayo de 1971, p. 7.



284 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Confederación Sindical de Trabajadores Campesinos de Bolivia ex-
clamaba, por ejemplo, “¡Gloria a los mártires de Chicago!, ¡Gloria 
a los mártires obreros y campesinos de Bolivia! y ¡Por la unidad de 
la clase campesina y la dignificación de Tupak Katari!”.204 Por su 
parte, la Federación de Juntas Vecinales recordaba a los mártires 
de Chicago y a “los nuestros”, refiriéndose a Tupac Catari, Tupac 
Amaru, Pedro Domingo Murillo, Esteban Arce y Sebastián Pa-
gador; es decir, los líderes de las sublevaciones indígenas del siglo 
xviii y del proceso de independencia, que “ofrendaron su vida, por 
las mejoras y conquistas sociales del proletariado”.205 Los mártires 
del pasado, según los oradores, añoraban una sociedad “donde no 
existen las divisiones de clases, la explotación del hombre por el 
hombre, donde no existen las discriminaciones raciales, que hoy 
por hoy son los puntales de sustentación de los Estados burgueses, 
semiburgueses y coloniales, contra el imperialismo”.206

La marcha de ese año estuvo encabezada por el general Torres, 
acompañado de los miembros de su gabinete, del Comité Ejecu-
tivo Nacional de la Central Obrera Boliviana y de la Federación 
Sindical de Trabajadores Mineros de Bolivia, liderada por Lechín 
Oquendo. La multitudinaria marcha en La Paz incluía a las orga-
nizaciones laborales del distrito: fabriles, ferroviarios, campesinos, 
independientes, gremiales, constructores, petroleros, periodistas, 
universitarios, comerciantes, minoristas, empleados del comer-
cio y otras instituciones laborales. La Confederación Sindical de 
Trabajadores Campesinos de Bolivia declaró la “firme decisión de 
constituirnos en parte del movimiento obrero popular boliviano, 
de la Revolución Nacional”;207 los dirigentes obreros expresaron la 
necesidad de asumir el poder para construir una sociedad socialista 
y luchar contra el imperialismo.

204	 Presencia, La Paz, “cntcb Confederación Nacional de Trabajadores Cam-
pesinos de Bolivia. Saludo al 1 de mayo”, 3 de mayo de 1971, p. 14.

205	 Presencia, La Paz, “Saludos de la Federación de Juntas Vecinales al pueblo 
trabajador de Bolivia en el 1 de Mayo”, 3 de mayo de 1971, p. 14.

206	 Ibídem.
207	 Presencia, La Paz, “cntcb Confederación Nacional de Trabajadores Cam-

pesinos de Bolivia. Saludo al 1 de mayo”, 3 de mayo de 1971, p. 14.



285PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

Después del acto central de la Central Obrera Boliviana, 
en la plaza Murillo se realizó la ceremonia de inauguración de 
la Asamblea Popular. Esa Asamblea llegó a reunir a más de 200 
delegados obreros, universitarios y de partidos políticos, bajo la 
presidencia de Lechín Oquendo, Francisco Mercado, Oscar Eid 
Franco, Antonio Araníbar y René Higueras. Esa ceremonia tuvo 
lugar en las instalaciones del Palacio Legislativo, concedido por 
el Gobierno a petición de la Central Obrera Boliviana. Asimismo, 
las marchas multitudinarias de apoyo a la Asamblea fueron desa-
rrolladas en Oruro y en Cochabamba. En Oruro, la marcha fue 
la más grande de los últimos años, con más de 10.000 personas 
participando, entre obreros y campesinos de las zonas alejadas del 
departamento: Avicaya, Bolívar, Malluri, Totoral, Marta, Estalsa, 
Berenguela, Cerro Grande, Huanuni (con su propia banda) y San 
Florencio.

En aquella celebración del 1 de Mayo, igual que antes, los 
mineros desfilaron uniformados con su ropa de trabajo, exigiendo 
la expulsión de los yanquis y la toma del poder para llegar a su 
meta final: la implantación del socialismo en el país. En los carteles 
que portaban quedó también registrada la petición de más fuen-
tes de trabajo y de más pan para los hogares proletarios. En esa 
ocasión, participaron los principales funcionarios de la Alcaldía de 
Huanuni, militantes del Partido Comunista Boliviano y miembros 
del Ejército de Liberación Nacional. Ese partido revolucionario 
clandestino desfiló públicamente por primera vez, portando ban-
deras y lanzando consignas rindiendo homenaje a los guerrilleros 
de Ñancahuazú y de Teoponte. Los discursos más radicales fueron 
pronunciados por Remberto Guzmán, secretario ejecutivo de la 
Central Obrera Boliviana y Oscar Salas, dirigente de Huanuni; 
ambos hablaron sobre los largos años de represión militar y acerca 
de la necesidad de unidad de los trabajadores para apoyar al Go-
bierno de Torres y llegar, en un futuro, al socialismo.208

En Cochabamba, la celebración estuvo marcada por gritos de 
“patria o muerte” y por tres bandas de música. La prensa escrita 

208	 Ibídem.



286 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

calificó la marcha de “combativa, impresionante y multitudinaria 
manifestación”,209 que abogaba por la instalación del socialismo en 
Bolivia. En la marcha, compuesta por organizaciones campesinas e 
intelectuales, se vieron efigies del Che Guevara y de otros líderes, 
y se rindieron homenajes a los héroes de Chicago y a los caídos en 
Ñancahuazú y en Teoponte. La mayoría de los oradores (ejecu-
tivos de la Central Obrera Departamental de La Paz, dirigentes 
fabriles, campesinos y universitarios) habló acerca del socialismo 
como meta central de los trabajadores, de la necesidad de la unidad 
revolucionaria y de la declaración del imperialismo norteamericano 
como enemigo del pueblo. Por otra parte, el padre jesuita Pedro 
Negre proclamó entonces la necesidad de construir una nueva 
iglesia revolucionaria para así participar en la construcción del 
socialismo en Bolivia; fue muy aplaudido cuando gritó: “¡Viva 
Bolivia socialista!”.210 Entre las medidas radicales de ese 1 de 
Mayo se registró la toma del Centro Boliviano Americano por 
estudiantes universitarios, para fines de la educación universitaria 
popular. Ese entorno de protesta y de regocijo popular ya no se 
repitió el año venidero, debido al golpe militar de 1971 bajo el 
mando del general Banzer.

El escenario festivo de 1983, después de tantos años de dicta-
duras militares (1971-1982), llevó por marca una gran esperanza en 
las fuerzas democráticas, sobre todo en la potencia del movimiento 
obrero, que exigía la participación de la Central Obrera Boliviana 
en el Gobierno. En el mensaje presidencial, Siles Zuazo (1982-
1985) agradeció la contribución de los trabajadores a las luchas 
por la liberación nacional y reconoció el papel de los obreros 
(en particular de los mineros) en “la lucha contra las camarillas 
militares”.211 Para los movimientos sociales, esa celebración fue 

209	 Presencia, La Paz, “Trabajadores de Cochabamba apoyaron el estableci-
miento del socialismo”, 3 de mayo de 1971, p. 5.

210	 Ibídem.
211	 Jorge Ocsa Laime, “Crisis del Estado de 1952, consolidación de la de-

mocracia y emergencia de nuevos movimientos sociales (1982-1999)”, 
en Magdalena Cajías (coord.), Bolivia, su historia, t. vi, Coordinadora de 
Historia, La Paz, 2015, pp. 168-198.



287PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

una verdadera oportunidad para manifestar unidad y demostrar “la 
férrea cohesión de los oprimidos”.212 El tema principal de aquella 
movilización fue la exigencia de la intervención sindical en la Cor-
poración Minera de Bolivia, la cogestión obrera mayoritaria en la 
economía nacionalizada, el control obrero en el sector privado, 
la postergación del pago de la deuda externa, la solidaridad de 
clase del movimiento obrero frente a la “brutal carrera belicista 
del Pentágono”213 y las presiones del Fondo Monetario Interna-
cional. Entre otras peticiones también estaban la reversión de las 
concesiones auríferas otorgadas a partir de 1971 y su traspaso a la 
Corporación Minera de Bolivia, el monopolio estatal del comercio 
exterior, la rescisión de los contratos de Yacimientos Petrolíferos 
Fiscales Bolivianos con los concesionarios extranjeros y el fomento 
de la banca estatal.

Tales pretensiones de los obreros provocaron la reacción de 
los partidos políticos que, como el mnr, advertían de un posible 
desborde del proceso democrático. Así, el Movimiento Naciona-
lista Revolucionario de Izquierda planteaba que la alianza con los 
“partidos más representativos”214 haría viable el proceso democrá-
tico popular, al tiempo que sostenía que la tesis del cogobierno ya 
estaba superada. El Movimiento de Izquierda Revolucionaria, por 
su parte, se solidarizó con las reivindicaciones obreras. Asimismo, 
el Movimiento Revolucionario Tupac Katari, de tendencia india-
nista, llamó a denunciar el reformismo y el socialismo de derecha, 
mientras que el Frente Revolucionario de Izquierda convocó a 
“combatir la política irresponsable y sectaria de la udp215”,216 hasta 
imponer un programa verdaderamente democrático y popular, 
rechazando el cogobierno y la cogestión.

212	 Presencia, La Paz, “Marcha sindical en apoyo al proceso democrático y por 
mejores condiciones de vida”, 1 de mayo de 1983, p. 1.

213	 Ibídem.
214	 Ibídem.
215	 Unidad Democrática y Popular.
216	 Presencia, La Paz, “Marcha sindical en apoyo al proceso democrático y por 

mejores condiciones de vida”, 1 de mayo de 1983, p. 1.



288 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

Por entonces también circularon rumores sobre una posible 
toma del Palacio de Gobierno por los trabajadores el día “domingo 
caliente” del 1 de mayo. Pese a los temores y a los rumores, miles 
de trabajadores de la ciudad y del campo se concentraron en La 
Paz, recuperando totalmente el espacio simbólico construido a lo 
largo del siglo xx, con el marcado protagonismo de líderes como 
Víctor López, representante de los mineros, Genaro Flores Santos, 
representante de los campesinos y secretario ejecutivo de la Confe-
deración Sindical de Trabajadores Campesinos de Bolivia, y Felipe 
Tapia, representante de los fabriles. En aquella conmemoración 
del 1 de Mayo destacó la presencia en la plaza de San Francisco del 
dirigente comunista Simón Reyes, para quien el mensaje principal 
estaba referido a la importancia de la solidaridad internacional del 
proletariado boliviano con los pueblos del mundo que lucharon 
por su liberación: El Salvador, Nicaragua, Uruguay y Argentina. 
Lechín Oquendo, secretario ejecutivo de la Central Obrera Bo-
liviana, no se presentó en la marcha “por razones de salud”,217 lo 
que provocó el descontento de los manifestantes. Flores Santos, 
a su vez, reiteró la decisión de su sector de continuar la lucha de 
los mineros al lado de la Central Obrera Boliviana, visibilizada en 
la marcha con la participación masiva de los campesinos.

En Cochabamba, Sucre y Trinidad, también hubo masivas 
concentraciones de trabajadores para reafirmar su unidad con 
la Central Obrera Boliviana. Los marchistas en Cochabamba 
salieron a apoyar el proceso democrático, rechazando el fascismo 
y el narcotráfico, y exigiendo la cogestión obrera y la mejora sa-
larial; la posible amenaza de un golpe militar fue uno de los temas 
principales. La presencia de trabajadores en Sucre fue igualmente 
masiva: casi un millar de participantes clamó por “el control obrero 
colectivo, la participación obrera en todos los organismos esta-
tales, el salario mínimo vital y trabajo para los desocupados”.218 
En esa ciudad, entre los discursos predominó el pronunciamiento 

217	 Ibídem.
218	 Presencia, La Paz, “Trabajadores reafirmaron su unidad frente a la cob”, 1 

de mayo de 1983, p. 6.



289PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

oficial de la Central Obrera Departamental, que decía: “la clase 
trabajadora de Chuquisaca respalda militarmente la conquista de 
cogestión obrera”.219

Con el tercer mandato de Paz Estenssoro (1985-1989) se cerró 
el ciclo político establecido a partir de 1952, debido a la intro-
ducción de políticas neoliberales y, sobre todo, a la aprobación en 
1986 del Decreto Supremo 21060, que afectó principalmente a los 
mineros, quienes fueron despedidos masivamente de sus puestos 
de trabajo. Esa situación fue denominada “relocalización”, puesto 
que los mineros tuvieron que migrar de los campamentos mineros 
a las ciudades del eje central de Bolivia, La Paz-Cochabamba-Santa 
Cruz, como también a la zona del Chapare, en el departamento 
de Cochabamba. Los dirigentes obreros señalaron explícitamente 
que el Día Internacional del Trabajo era una jornada de protesta 
y de repudio de la política de gobierno.

La marcha masiva de 1987 contó con la presencia de numerosos 
sindicatos de los sectores fabril, gremial, de la construcción, de la 
prensa, del comercio y de los artesanos, al igual que de militantes 
de los partidos políticos; también fue notoria la participación de 
campesinos y de mujeres. En esa marcha, los dirigentes mineros de 
Siglo xx, Huanuni, Colquiri, Viloco, Avicaya y Chojlla denunciaron 
el control del Ejército en el acceso a la ciudad para impedir de ese 
modo la llegada de los trabajadores mineros; los transportistas, en 
contraste, tuvieron su propia marcha y sus propias demandas. El 
desfile fue encabezado por Walter Delgadillo, secretario general 
de la Central Obrera Boliviana, en ausencia de Lechín Oquendo. 
Ese día se anunció que la demanda principal era laboral; de hecho, 
algunos de los lemas decían: “Gobierno de Paz Estenssoro ene-
migo de trabajadores” y “Gobierno hambreador, imperialista y 
neopopular”.220 Ese año, el desfile no pasó por la plaza Murillo: cerca 
de la Embajada de Estados Unidos, que entonces estaba situada en 
el centro de la ciudad, el paso estaba cerrado y los marchistas fueron 

219	 Ibídem.
220	 Presencia, La Paz, “Multitudinaria marcha laboral recorrió las calles pace-

ñas”, 2 de mayo de 1987, p. 3.



290 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

gasificados. Según los dirigentes de la Central Obrera Boliviana, 
“la jornada se caracterizó no sólo por la cantidad de trabajadores”, 
sino por su “extraordinario grado de combatividad”, y porque “las 
fuerzas de seguridad trataron de fracturar la marcha”;221 también 
decían: “El pueblo está decidido a derrotar la política neoliberal de 
gobierno”.222 En lo concerniente al Gobierno, este intentó afinar su 
relación con los obreros, organizando para ello actividades artísticas 
en el Estadio Simón Bolívar y en el Teatro al Aire Libre, las cuales, 
sin embargo, no tuvieron éxito.

Similares marchas por el 1 de Mayo se desarrollaron en 
otras ciudades del país, como ocurrió en El Alto, aunque ahí ya 
se habían realizado manifestaciones en años anteriores. Ese día, 
más de 17.000 personas afiliadas a la Federación de Artesanos, 
Gremiales y Comerciantes Minoristas de El Alto, con sus 65 sin-
dicatos, marcharon marcando el espacio de protesta. Los reclamos 
primordiales de El Alto fueron por la inoperancia municipal y por 
la reforma tributaria; a esta última se debían los crespones negros 
en los estandartes de los sindicatos, en señal de duelo: “el impuesto 
al valor agregado nos está matando”, decía su reclamo.223 Otra 
característica importante de esa marcha fue la masiva presencia de 
mujeres, sobre todo de mujeres de pollera (es decir, de ascendencia 
indígena), que conformaban gran parte del comercio minorista.

Las protestas en Cochabamba fueron más sonadas, no tanto 
por la cantidad de participantes, sino por el uso de pancartas y de 
banderas, como también por los cantos y los eslóganes en contra 
de la política gubernamental, del imperialismo y de la oligarquía, 
acusando al Gobierno de pretender “destruir el movimiento obrero 
como lo hizo contra el movimiento minero”.224 Por otro lado, du-
rante la marcha en Santa Cruz, los dirigentes de la Central Obrera 
Departamental insistieron en la necesidad del desarrollo agrario y 
en la urgencia del gravamen a las concesiones petroleras, y exigieron 

221	 Ibídem.
222	 Ibídem.
223	 Presencia, La Paz, “Con una marcha El Alto se adhirió al Día de Trabajo”, 

2 de mayo de 1987, p. 5.
224	 Ibídem.



291PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

seguridad social, salud pública estatal, vigencia de los derechos de las 
mujeres y de la juventud, entre otras demandas de carácter social.

Esas tendencias en las celebraciones del 1 de Mayo en el país, 
en las que las consignas antineoliberales eran el principal argu-
mento de los nuevos actores, los gremiales, que reemplazaron en 
el espacio público a los mineros y a los fabriles, permanecieron 
dominantes hasta llegada de Evo Morales al poder, en 2006, 
cuando empezó una nueva etapa de apropiación del escenario de 
conmemoración del 1 de Mayo por el oficialismo.

Conclusiones

Esta reconstrucción del espacio conmemorativo del 1 de Mayo 
como Día del Trabajo o Día del Trabajador tiene en cuenta el uso 
de la ritualidad política, los actores, los espacios, las demandas, 
la relación con el poder, el uso de la simbología y los discursos, 
partiendo de la idea de que las celebraciones en Bolivia a lo largo 
del siglo xx siempre fueron muy dinámicas. Durante la primera 
mitad de ese siglo, el 1 de Mayo, denominado también “Pascua 
de los trabajadores”, experimentó considerables transformaciones, 
al igual que en otros países latinoamericanos; la fiesta incluso ad-
quirió rasgos de protesta, reflejando el proceso de gestación de las 
ideas políticas de las organizaciones obreras. Las demandas de las 
sociedades mutualistas incorporadas en la esfera de influencia de 
los partidos políticos tradicionales y de la Iglesia católica eran de 
tipo económico y social, en tanto que la celebración tenía carácter 
más festivo. Con la aparición de los sindicatos y de las federaciones 
de trabajadores fabriles y mineros que tuvieron conexión con los 
partidos de izquierda, ese espacio conmemorativo se convirtió 
en el escenario simbólico de protestas, en el que se incorporaron 
elementos simbólicos de orden político de izquierda, sin renunciar 
a la parte festiva.

Dichos elementos simbólicos incluían imágenes (pancartas, 
carteles, banderas y escarapelas) de colores rojo/negro y rojo, con 
la hoz y el martillo, e interrumpían en la escena bajo distintas 



292 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

consignas, sea socialistas, comunistas o anarquistas, acompañadas 
con el canto de “La Marsellesa” o de “La Internacional”. Además, 
la fiesta del 1 de Mayo adquirió las características de una ritualidad 
de protesta que requería sus propios espacios y su propio lenguaje 
contra el “opresor” (Gobierno/capitalismo/imperialismo), sus 
formas de expresar, sus gestos (el puño en alto) y un orden en los 
desfiles. El escenario festivo también sufrió transformaciones: de 
modestos desfiles a grandes manifestaciones, lo que demandaba 
el reordenamiento ceremonial y la modificación de las rutas por 
donde las organizaciones obreras marchaban; de mítines de pe-
queños grupos a multitudinarias concentraciones.

En general, el espacio conmemorativo del 1 de Mayo era urba-
no. Las más grandes manifestaciones se dieron en las ciudades por 
entonces con mayor desarrollo industrial (La Paz, Oruro y Potosí) 
y en ciudades donde había organizaciones obreras, al igual que en 
los grandes centros mineros del occidente del país. Como otros 
rituales políticos, la celebración del 1 de Mayo partía del mito de 
origen referido a la protesta obrera en una fábrica de Chicago, en 
1889, cuando ocho activistas anarquistas fueron ejecutados. Esos 
activistas fueron reconocidos como mártires de Chicago por las 
organizaciones obreras en todo el mundo, y también en Bolivia. 
A medida que se agudizó la lucha política y social de los obreros 
por sus derechos políticos, económicos y sociales, en el panteón 
de los mártires fueron incorporadas las víctimas locales de las 
persecuciones y de las represiones de los gobiernos de turno.

El momento más emblemático de la celebración del 1 de Mayo 
en Bolivia ha sido el periodo de la guerra del Chaco (1932-1935), 
cuando los movimientos sociales se pusieron en contra del conflicto 
bélico; las protestas antimilitares sacudieron el país, sin postergar 
los reclamos económicos. Lo característico de esa época fue el claro 
protagonismo del sindicalismo anarquista y la intervención de las 
mujeres populares-cholas que formaban parte de ese movimiento 
con sus propios sindicatos, manteniendo viva la tradición del 1 de 
Mayo en situaciones de mayor control sobre la celebración. Los 
diferentes Gobiernos, por otra parte, sobre todo los de corte popu-
lista, intentaron “nacionalizar” la celebración, declarándola feriado 



293PUESTA EN ESCENA Y RITUALIDAD DEL 1 DE MAYO

nacional o prohibiendo el uso de la simbología de la izquierda y 
reemplazándola por la nacional. Sin embargo, con el debilitamiento 
del anarquismo por los cambios estructurales en el sistema político 
y sindical, y a partir de 1952 y del surgimiento de la Central Obrera 
Boliviana, la participación de sus líderes en el Gobierno del mnr, 
que pretendía apropiarse de la celebración e institucionalizarla, 
cambió el sentido de ese espacio conmemorativo.

El análisis de los escenarios festivos del 1 de Mayo en los 
periodos 1952-1956, 1957-1964, 1964-1982 y 1983-1987 permite 
concluir que ese espacio, construido antes de 1952, se mantuvo 
vigente y fue respetado por los distintos Gobiernos, a pesar de sus 
fluctuantes relaciones con los movimientos sociales. Asimismo, 
solo en ciertos momentos fue permitido el desfile por la plaza 
Murillo, en tanto que las sedes de la Central Obrera Boliviana, de 
la Federación Sindical de Trabajadores Mineros de Bolivia y de la 
Federación de Fabriles se convirtieron en los puntos neurálgicos de 
la festividad, y la plaza de San Francisco se usó para las protestas 
en los momentos más difíciles de la relación con el poder político.

En la década de 1930, se produjo una fuerte politización de las 
preocupaciones y de las demandas de los sectores populares: de las 
peticiones básicas de aumento salarial e incremento de los puestos 
de trabajo a las exigencias de libertad de organización, libertad de 
expresión sindical, cogobierno, expresión de la conciencia obrera 
y metas claras para llegar al socialismo. Las características desta-
cadas de ese decenio fueron la crítica al imperialismo y el interés 
de los movimientos sociales y de la Central Obrera Boliviana por 
los acontecimientos internacionales. La situación cambió mucho 
a finales de la década de 1980, cuando, desbaratado el núcleo del 
movimiento obrero a causa de la introducción de la política neo-
liberal y de la privatización del sector estatal, se produjo un cam-
bio en el protagonismo social de los sectores que hasta entonces 
estaban en segundo plano. Fue de ese modo que el protagonismo 
de los fabriles, los ferroviarios, los universitarios y los maestros, 
y la siempre impactante presencia de los mineros, quedaron en 
el pasado. Se trató de un recambio promovido por la aparición 
de nuevos grupos agitadores y promotores del cambio social: los 



294 RITUALIDAD POLÍTICA Y SIMBOLOGÍA DEL PODER

gremialistas y los comerciantes minoristas se convirtieron en la 
fuerza principal de las movilizaciones, pero nunca tuvieron esa 
arrolladora fuerza política de décadas anteriores; sus demandas 
pocas veces se extralimitaban más allá de las peticiones de índole 
económica o política local.

En cuanto a la relación con el poder, los numerosos intentos de 
operar el espacio festivo por parte del Gobierno se dieron a través de 
los discursos, mediante el intento de cooptar a los obreros a partir 
de la entrega de obras sociales y por medio de la organización de 
actos folclóricos o deportivos y de la participación de algunos de 
representantes gubernamentales en los desfiles, inclusive. Tan solo 
en contadas ocasiones (1971 y 1983), los movimientos obreros y 
sindicales se identificaron, en gran medida, con el poder del Go-
bierno del mnr, en vista de los grandes proyectos populares y del 
cumplimiento de los sueños sociales. Sin embargo, la decepción 
por esas expectativas produjo un desencantamiento que inmediata-
mente quedó reflejado en el espacio festivo del 1 de Mayo, que se 
intentó utilizar para fines partidarios o estatales durante la época 
del mnr, volviendo a ser un espacio para las denuncias sociales. Por 
otro lado, tampoco funcionaron los intentos de los gobiernos mili-
tares de amordazar la libre expresión. De ahí que esos gobiernos, 
a pesar de las medidas de presión, tuvieron que adoptar la arenga 
populista como expresión discursiva en el escenario festivo del 
1 de Mayo y no se atrevieron a prohibir la celebración.

El espacio de conmemoración del 1 de Mayo en la historia 
boliviana ha sido el símbolo de la unidad de clase, pero también 
ha visibilizado las divisiones y las tensiones entre los sindicatos o 
grupos obreros que, en el fondo, reflejaban complejas relaciones 
con el poder y por el liderazgo al interior del movimiento obrero 
y entre sus dirigentes. Se trata, hasta hoy, de un espacio ganado 
por las clases populares, un espacio de protesta y de expresión 
libre, con su ritualidad, su lenguaje y su simbología como parte de 
una cultura obrera-popular de todos los que se identifican como 
trabajadores, incluyendo los sectores que muchas veces no encajan 
en los conceptos académicos tradicionales sobre el trabajo.



[295]

Autora

Evgenia Bridikhina es docente de la Carrera de Historia de la 
Universidad Mayor de San Andrés (umsa, La Paz) desde hace más 
de dos décadas. También es docente de la Carrera de Sociología. 
Trabajó en el Instituto de Estudios Bolivianos (ieb, La Paz) y en 
el Archivo de La Paz (alp) como docente investigadora y archi-
vista. Realizó estudios de licenciatura en la Universidad Estatal 
de Donetsk (Ucrania), de maestría en Historia Iberoamericana en 
la Universidad Internacional de Andalucía (La Rábida, España) 
y de doctorado en Sociología en la Universidad Complutense de 
Madrid. Su interés académico se centra en temas sobre la historia 
de los afrodescendientes, mujeres y familia, poder, fiestas cívicas. 
Es autora de varios artículos y libros sobre la historia colonial y 
republicana de Bolivia, entre los que destacan: La mujer en la his-
toria de Bolivia. Imágenes y realidades de la colonia (2000), Sin temor 
a Dios ni a la justicia real. Control social en Charcas a fines del siglo 
xviii (2001), Theatrum mundi: entramados del poder colonial (2007). 
Coordinó y fue coautora del tomo ii de Bolivia, su historia (2015). 
Conjuntamente con estudiantes de la umsa publicó el libro El 
12 de Octubre revisado y revisitado (2017) y con Pilar Mendieta, 
Amanecer en rojo. El marxismo, socialismo y comunismo en Bolivia 
(1880-1932) (2018). Participó en la publicación colectiva Historia 
de Bolivia. Miradas plurales en su Bicentenario (2024).




